# امام بجی بن شرف الدین النّودی کے مجموعہ احادیث

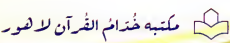


# 

قطابات









# امام یحییٰ بن شرف الدین النّووی کے مجموعہ احادیث



كى تشريح وتوضيح مرشتمل خطابات ِجمعه

از خاکشراکسیال می المی می المی می المی المی می المی می

ترنیب و ندوین: شعبهٔ طبوعات قرآن اکیڈی لاہور



ک مکتبه خُدّامُ الفُرآن لاهور

35869501-3 : 35869501-3 عادُل ٹاوَن لاہور' فون : 35869501 maktaba@tanzeem.org

حديث

ځسن تهذیب اورځسن سلوک

۲۲ فروری ۲۰۰۸ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ - بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ بَلَىٰ مَنُ اَسْلَمَ وَجُهَةُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحُسِنَ فَلَةَ اَجُرُةٌ عِنْدَ رَبِّهِ \* وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمُ يَحُزَنُونَ ۞ (البقرة)

وَمَنَ اَحْسَنُ دِيْنَا مِّمَنَ اَسْلَمَ وَجُهَهُ يِلْهِ وَهُو مُحْسِنٌ وَّالَّبُمُ مِلَّةَ اِلْهِيمَرَ حَنْفًا النساء:١٢٥)

عَنُ آبِيُ يَعْلَى شَدَّادِ بُنِ أَوْسٍ فَيْ عُنُ رَّسُولِ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ:

عَنُ آبِیُ ذَرِّ جُنَدُبِ بُنِ جُنَادَةَ وَآبِیُ عَبُدِ الرَّحُمٰنِ مُعَاذِ بُنِ جَبَلٍ رَضِیَ اللَّهُ عَنهما عَنُ رَّسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ :

((رَتَّقِ اللَّهَ حَيْثُمَا كُنْتَ ۚ وَٱتْبِعِ السَّتِيَّقَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا ۚ وَخَالِقِ النَّاسَ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان باب الامر باحسان الذبح والقتل وتحديد الشفرة وسنن النسائي كتاب الضحايا باب الامر باحداد الشفرة

بنحُلُقِ حَسَنِ)) (١)

سیدنا ابوذ ر جندب بن جنادہ دہائین اور ابوعبدالرحمٰن معاذین جبل دہینئ ہے روایت ہے کہ رسول الله مُثَالِثَيْنِ مِنْ فَيْ اللهُ مَا يا:

'' تم جہال کہیں بھی ہواللہ تعالیٰ کاخوف دل میں رکھا کرواور گناہ کے بعد نیکی کرلیا کرو' وہ نیکی اس گناہ کومٹا ڈالے گی۔اورلوگوں کےساتھ اچھےاخلاق سے پیش

معترز سامعین کرام!

امام یچیٰ بن شرف الدین النووی مُبِینید کےشہرہُ آ فاق مجموعهُ احادیث'' اربعین'' کےسلسلہ وارمطالعہ کے شمن میں آج ہم حدیث نمبرستر ہ اور اٹھارہ کا مطالعہ کریں گے۔ ان احادیث کا شاربھی جوامع الکلم میں ہوتا ہے ۔۔۔ حضورا کرم ٹالٹیڈ آنے اپنے کلام ك بارے ميں خود ميفر مايا: ((أُوتِيْتُ جَوَامِعُ الْكَلَمِ)) كه مجھے الله تعالى كى طرف سے نہایت جامع کلمات عطا ہوئے ہیں ۔ یعنی حضور مُثَاثِیْنِ کے کلام کی خاصیت بیہے کہ مختصر ترین الفاظ میں معانی اور ہدایت کا گویا سمندر پنہاں ہے۔اس ضمن میں پیر حقیقت ذہن نشین رہے کہ قرآن مجیدسب سے اعلیٰ کلام ہے اور اس بارے میں رسول الله مَا اَللهُ مَا اَللهُ مَا اِللهُ مَا اِللهِ مَا ا ( (فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيْثِ كِتَابُ اللَّهِ))(٢) يعنى بهترين كلام قرآن مجيد بُ اور پهراس ك بعد تمبر ہے حضرت محدر سول الله مَثَاثِينُا کے كلام كا۔

ہر چیز پراحسان کالزوم

ہمارے زیر مطالعہ آج کی پہلی حدیث میں ''احسان' کا لفظ آر ہاہے اور اس مناسبت سے میں نے دوآیات آپ کے سامنے پڑھی ہیں۔ عام طور پر ہمارے ذہن میں احسان کامفہوم ہیآ تاہے کہ سی کےساتھ کوئی اچھا برتاؤ کرنا بھسی پرکوئی احسان کرنا وغیرہ۔اردومیں بیلفظ صرف اسی معنی میں مستعمل ہے کیکن عربی میں اس لفظ کے اور بھی کئی معانی ہیں۔قرآن مجید میں پیلفظ زیادہ تر بطوراصلاح کے آیا ہے اوراس کے معنی

 <sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب البر والصلة 'باب ما جاء في معاشرة الناس\_

صحيح مسلم كتاب الجمعة وباب تخفيف الصلاة والخطبة

ہیں: انتہائی خوبصورتی کے ساتھ کسی کا م کوانجام دینا۔ چنانچیا حسانِ اسلام کامفہوم یہ ہوگا کہ کسی شخص کا اسلام بہت خوبصورت ہوجائے ٔ دلفریب ہوجائے 'اس میں خوبیاں موجود ہوں' اس کے اندرروشن یائی جائے' توبیگو یا اسلام کا احسان ہوگیا۔

زیر مطالعہ حدیث میں رسول اللّٰه فَاللّٰهُ کَا ارشاد نقل ہوا ہے: ((إِنَّ اللّٰهُ کَتَبَ اللّٰهِ حَسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ))'' ہے شک الله تعالی نے واجب کر دیا ہے ہر شے میں احسان کو'' یعنی جو کام بھی کرودل لگا کر'خوبصورت سے خوبصورت انداز میں اورا چھے سے اچھے طریقے پر کروتا کہ بہتر سے بہتر نتائج حاصل ہو سکیں۔ دنیوی کام ہوتو اس کے اندر بھی دل لگانا چاہیے' نیم دلی کے ساتھ کوئی کام نہیں کرنا چاہیے۔ حلال ذریعے سے کماؤ'اس میں کوئی حرج نہیں ہے' بلکہ اس حوالے سے تو حضورا کرم شَالِیْنِ نِے نیماں تک فرمادیا:

((اَلتَّاجِرُ الصَّدُوْقُ الْآمِيْنُ مَعَ التَّبِيِّنَ وَالصِّلِيْفِيْنَ وَالشُّهَدَاءِ)) (١)
"المانت دارسچا تاجر (قيامت كيدن) انبياءُ صديقين اورشهداء كساته موگا-'

اس اعتبارے دنیا کا کام بھی عمر گی ہے کرنا چاہے۔ پھریہ بھی ذہن میں رہے کہ دنیا اور دین کی تقسیم ایک سطح پر آ کرختم ہوجاتی ہے اور وہاں پہنچ کر دنیا اور دین ایک ہوجاتے ہیں۔ جب آ پ دنیا کا کام بھی دین کے طریقے پر کررہے ہوں اور آ پ کا اصل مقصود ومطلوب آخرت ہی ہوتو پھر وہ دنیا' دنیا نہیں رہی' بلکہ عین دین اور عین عبادت بن جاتی ہے۔ اب اگر کوئی شخص حلال کمائی کی کوشش کر رہا ہے تو وہ بھی عبادت اور باعث ثواب ہے۔ اس لیے کہ اُس نے اپنے نفس کا ایک حق جائز طریقے ہے ادا کیا اور نفس کے حقوق کے خمن میں رسول اگر م مُنَا اُلِیَّ کا یہ فر مان بہت مشہور ہے: ((اِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقَّا))(۲)'' بیقینا تمہارے نفس کا بھی تم پر حق ہے' ۔ اب تمہارے جسم و جان کے جو تقاضے ہیں ان کو بھی اگر جائز طریقے سے یورا کر و گے تو وہ عین عبادت بن جائیں گے اور اس پر ثواب ملے گا۔

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب البيوع باب ما جاء في التحار وتسمية النبي اياهم\_

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي' ابواب الزهد'باب منه\_ وسنن ابي داؤد' كتاب الصلاة' باب ما يؤمر به من القصد في الصلاة\_

ور اربعین نؤوی کی محدی ( 438 ی ویدی وید فطابات جمعه کای

اس پر بھی صحابہ کرام رضوان الدعلیہم اجمعین نے حیرت کے ساتھ پو چھاتھا: یارسول اللہ!
ہم اپنفس کی خواہش کو پورا کرنے کے لیے اپنی بیویوں سے جواز دواجی تعلقات قائم
کرتے ہیں کیا اس پر بھی ہمیں اجرو تواب ملے گا؟ اس کے جواب میں رسول الله مُنَاتِیْنِ کم
نے فرمایا کہ اگر یہی کام تم کسی غلط طریقے سے کرتے تو تمہیں اس کی سزاملتی یا نہ ملتی؟
صحابہ نے عرض کیا کہ اس پر سزاتو ملتی ۔ آپ مُنَاتِیْنِ نے فرمایا کہ اگرتم صحیح اور جائز طریقے سے کرتے و تمہیں اس کی سزاملتی یا نہ ملتی؟
سے کر رہے ہوتو اس پر تہمیں اجر بھی ملے گا۔

#### اسلام ٔ ایمان اوراحسان

احسان کے حوالے سے حدیثِ جبریل کے شمن میں میں میں آئی میں تو وہ ایک تین بنیادی اصطلاحات: اسلام ایمان اور احسان حدیثِ جبریل میں آئی میں تو وہ ایک اعتبار سے بنچ سے اوپر ایمان کا درجہ ہے اور اعتبار سے دوہ اوپر ایمان کا درجہ ہے اور ایمان سے اوپر ایمان کا درجہ ہے اور ایمان سے اوپر ایمان کا درجہ ہے اور ایمان سے اوپر احسان کا حبکہ ایک اعتبار سے وہ اوپر سے بنچ جارہا ہے کیمی اسلام میں ایمان ایمی صرف اقرار باللیان تک ہے ۔ ایمان میں وہ گہرا ہو کر بنچ جا کر قلب کی گہرا ہو کا تا ہے جس کا ہم تصور بھی شہرا ہو جا تا ہے جس کا ہم تصور بھی نہیں کر سکتے ۔ یقین کی گہرائی کہاں تک ہے اس کے شمن میں میں نے آپ کو پنجا بی صوفی شاعر سلطان با ہو کا ایک شعر سنایا تھا کہ ۔

دل دریا سمندروں ڈو گگے کون دلاں دیاں جانے ہو!

یہ دل جوایک''مُضْغَة'' یعنی گوشت کے لوّھڑے کی صورت میں نظر آرہا ہے' یہ تو جسمانی دل ہے جبکہ روحانی دل جوحقیقت میں روح کامسکن ہے' اس کا تو آپ اور میں انداز ہ بھی نہیں کر سکتے' اس لیے کہ اس دل میں اللہ ساجا تا ہے۔ ایک حدیث قدی بیان کی جاتی ہے کہ اللہ تعالی فرما تا ہے:

((لَهُ يَسِعَنِيُ ٱرْضِيْ وَلاَ سَمَائِيْ وَوَسِعَنِيْ قَلْبُ عَبُدِي الْمُؤْمِنِ)) (١)

<sup>(</sup>١) تخريج الاحياء للعراقي:١٨/٣\_

'' میں نہ توا بنی زمین میں ساسکتا ہوں اور نہ اپنے آسان میں' کیکن میں اپنے بند ہُ مؤمن کے دل میں ساجا تا ہوں ''

چونکہ اس دل کا گہراتعلق ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ ہے ٗ لہذا اس کی گہرائی کا آپ اندازہ ہی نہیں کر سکتے۔ اس اعتبار سے ایمان گہرا سے گہرا ہو کر جب اس انتہا کو پہنچ جائے کہ ایمان بالغیب ایسے ہوجائے جیسے کسی شے کواپنی آئکھوں کے دیکھنے سے ایمان و یقین پیدا ہوتا ہے' تو دہ احسان ہے۔

اب نماز کی مثال لیجیے۔ایک مسلمان نماز پڑھ رہاہے اس نے جورکوع وجود کیا ہے اس کا بھی پوراحق ادانہیں کیا ہے' لیکن بہرحال رکوع کیا ہے' قیام کیا ہے سجدہ کیا ہے' جبکہ دل کسی اور دھندے میں مگن ہے د ماغ کی چکی کچھاور ہی آٹا پیس رہی ہے تو فقہی اعتبار سے نماز ہوگئی اور اسلام کا تقاضا پورا گیا۔لیکن اسی نماز میں اگر دل کے یقین کی کیفیت پیدا ہو جائے تو اس میں خوبصورتی ادر حسن پیدا ہو جائے گا اور میر''احسان الصلاق" ' ہوجائے گا۔ بیگو یانما زکوخوبصورت بنادینا ہے۔اورا گرمعاملہاس ہے بھی ادیر چلا جائے' یعنی ایمان ویقین اتنا گہرا ہوجائے کہ یہ کیفیت پیدا ہوجائے (( کَانَّكَ مَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَوَاكَ)) كه كُوياتم الله كود كيهرب هوياكم عرض تهبيس بديقين هو که میں اللہ کے حضور میں ہوں ادر اللہ مجھے دیکھ رہا ہے' پھراُس وقت نماز کی کیفیت وہ موكى جنے 'الصَّلاَةُ مِعْوَاجُ الْمُوْمِينِيْنَ '' كے الفاظ سے تعبير كيا گياہے كەنماز تواہل ايمان کے لیے معراج کے درجے میں ہے۔ بیاصل میں نماز کے درجات ہیں۔ ظاہری شکل تو نماز کی وہی رہے گی' درجہ احسان تک نماز بھی وہی رہے گی' وہی قیام ہوگا' وہی رکوع ہوگا' وہی ہجود ہوگا' وہی کچھ پڑھا جائے گا' لیکن اس ظاہری شکل میں بکسانیت کے باوجو دیقین کی کیفیت کے درجات کی وجہ سے زمین وآ سان کا فرق واقع ہوجائے گا۔

#### حسنِ تہذیب اوراس کی چندمثالیں

زیر مطالعہ حدیث کے ابتدا میں رسول اللّٰهُ کَاتُنَا عُلِی در اللّٰهُ کَتَبَ الْاِحْسَانَ عَلَی کُلِّ شَیْءٍ)) کہ اللّٰہ تعالیٰ نے ہر معالمے میں خوبصورتی اور اچھا انداز و الربعين نؤوي كري محرود (440 كال محرود خطابات جمع كال

اختیار کرنا واجب قرار دیا ہے۔ یہ چیز اسلامی معاشرے میں ایک خاص فتم کی تہذیب سے پیدا ہوتی ہے اور یہ تہذیب ہے:'' تہذیب نفس'' یعنی ہر کام کو کرنے میں بہتر سے بہترشکل اختیار کرنے کی کوشش کرنا۔اس سے معاشرے کے اندرخوبیاں پروان چڑھتی ہیں اور اسی سے بھلائیوں کی ترقی ہوتی ہے۔

آگے رسول اللہ کا گئے ہے احسان اور حسن تہذیب کی چند مثالیں بیان کرتے ہوئے فرمایا: (﴿ فَاِذَا فَتَكُنّهُمْ فَا حُسِنُوا الْقِتْكَةَ) '' پس اگرتم کسی کوتش کروتو عمدگی کے ساتھ تن کرو''۔ بینہ ہوکہ مارنا آپ نے کہیں تھا' مگر آپ کے انا ٹری بن کی وجہ ہے وار کہیں پڑر ہا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ جلاد ایک بیشہ ہے اور بیہ ہرکسی کے بس کا روگ نہیں ہے۔ فرض سیجے کی خص کوقصاص میں قبل کیا جانا ہے یاوہ مرتد ہوگیا اور اسے ارتد ادکی سزا کے طور پرتش کیا جانا ہے تو بیش کرنا بھی ایسے ہوکہ ایک ہی وار میں گردن دھڑ سے الگ ہوجائے اور اس کوزیا دہ تکلیف نہ ہو۔ اس خمن میں جمعے جگر کا شعریا دآگیا۔ موجائے اور اس کوزیا دہ تکلیف نہ ہو۔ اس خمن میں جمعے جگر کا شعریا دا گیا۔

یں پورے ن ۴۰۰ بارو کی وہ وار کہ جو بھر پور نہ ہو! تو بین ہے دست و بازو کی وہ وار کہ جو بھر پور نہ ہو!

ایک ہی وار میں گردن اڑا وینا' یہ ایک پروفیشنل آدی ہی کرسکتا ہے۔ چنا نچہ آپ تُن اُلَّا اِلَا کہ اُلَّا کہ کا اس کو تکلیف ہی کہ اس کو تکلیف ہی کہ ہو' اس لیے کہ ان سزاؤں میں مجرم کو تکلیف وینا مقصود نہیں ہوتا۔ درحقیقت اللہ تعالی نے بہرا کمیں د نیا والوں کے لیے عبرت کے طور پر کھی ہیں کہ ہوتا۔ درحقیقت اللہ تعالی نے بہرا کمیں د نیا والوں کے لیے عبرت کے طور پر کھی ہیں کہ کوئی شخص اگر قاتل ہے تو وہ اس طور سے سرعام سب کے سامنے تی ہوکہ بہت سے لوگ اُس کود کھے کرسبق اور عبرت حاصل کریں اور معاشرے سے ناحق قبل کا خاتمہ ہوجائے۔ اُس کود کھے کرسبق اور عبرت حاصل کریں اور معاشرے سے ناحق قبل کا خاتمہ ہوجائے۔ دوسری مثال آپ مُن اُلِی نی نیان فر مائی: ((وَاِذَا ذَبَهُ حُتُمُ مُن فَاحُسِنُوا اللّٰدُ بُحَدً)) ''اور جب ( کسی جانور کو ) ذرج کرنے لگوتو بڑی خوبصورتی کے ساتھ ذرج کرو'۔ آگ اس کی مزید وضاحت کر دی: ((وَلْمُعُوحِدٌ اَحَدُ کُمُ شَفْرَ تَهُ وَلْمُوحِ خُرِیْحَدَدُ)) ''اور تم میں سے ایک شخص (جوذ نے کرر ما ہو) کو جا ہے کہ وہ اپنی ٹھری کو تیز کرے اور اینے ذبیحہ میں سے ایک شخص (جوذ نے کرر ما ہو) کو جا ہے کہ وہ اپنی ٹھری کو تیز کرے اور اینے ذبیحہ میں سے ایک شخص (جوذ نے کرر ما ہو) کو جا ہے کہ وہ اپنی ٹھری کو تیز کرے اور این ذبیحہ میں سے ایک شخص (جوذ نے کرر ما ہو) کو جا ہے کہ وہ اپنی ٹھری کو تیز کرے اور این ذبیحہ میں سے ایک شخص (جوذ نے کر ر ما ہو) کو جا ہے کہ وہ اپنی ٹھری کو تیز کرے اور این ذبیحہ میں سے ایک شخص (جوذ نے کر ر ما ہو) کو جا ہے کہ وہ اپنی ٹھری کو تیز کر کے اور این خیر کے کر میں میں سے ایک شخص (جوذ نے کر ر ما ہو) کو جا ہے کہ وہ اپنی ٹھری کو تیز کر کے اور این خور کی کو تیز کر کے اور این خور کی کو تیز کر کے اور این خور کے کر کے کر کے اور کے کر کے کر کے کو کر کے کر

#### و اربعین نووی کی در (441 کا در خطابات جمد کری

کوآ رام پہنچائے''۔ یہ نہ ہوکہ کُند خُیری آ پ کسی جانور کے گلے پر چلارہے ہوں۔ ظاہر بات ہے کہ جانور کی بھی نفسیات ہے اس کے بھی احساسات ہیں۔ آ پ اگراس کے ساتھ دھینگامشتی کررہے ہیں اور آ پ کی چیری کاٹ ہی نہیں رہی تو یہ اس پرظلم ہے اور اس سے منع کیا گیاہے۔ اس لیے رسول اللّٰہ کَالَیْکِانے نے تعلیم فر مائی کہ جانور کو ذرح کرنے والے کو چا ہے کہ وہ آ پ فوات آ پ نے کھانا ہے' وہ آ پ کے لیے حلال اور جائز ہے' لیکن اس بکری کو ذرح کرتے ہوئے یہ دھیان رہے کہ اسے کم تکلیف ہو۔

#### حدیث کے راوی صحابہؓ کا تعارف

اب اٹھار ہویں حدیث کی طرف آتے ہیں۔ بیاحدیث دوصحابہ کرامؓ سے مروی ہے۔ ایک تو حضرت ابوذ رغفاری ڈاٹٹؤ ہیں۔ ان کے بارے میں بینوٹ کر لیجے کہ بیہ درویش صحابہ اور نقرائے صحابہ میں سے تھے اور ان کے فقر اور ان کی سچائی کی گواہی نبی اکرم مُناٹٹیڈ نے فرمایا:

((مَا أَظَلَّتِ الْحَضْرَاءُ وَلَا أَقَلَّتِ الْغَبْرَاءُ مِنْ ذِى لَهْجَةٍ أَصْدَقَ وَلَا أَوْفَى مِنْ أَبِي ذَرِّ شِبْهِ عِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ))(١)

''آسان کے زیرسایہ اور روئے زمین پر کوئی شخص ابوذ رسے زیادہ زبان کا سچا اور بات کا پکانہیں ہے۔ ابوذر (اپنے زُہداور دنیا سے بے رغبتی میں ) حضرت عسلی بن مریم کے مشابہ ہیں۔''

ایک موقع پرآپ مَانْ فَیْمُ نے حضرت ابوذ را کے بارے میں فرمایا:

((مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَنْظُرَ اِلَى شَبِيْهِ عِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ النَّيْلِ خَلْقًا وَخُلُقًا فَلْيَنْظُرُ اللَّيْلِ اللَّهِ النَّيْلِ خَلْقًا وَخُلُقًا فَلْيَنْظُرُ اللَّيْلِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ال

'' جس شخص کو بیہ بات پسند ہو کہ وہ صورت وسیرت کے اعتبار سے حضرت عیسیٰ بن مریم الطبیٰ کی شبیبہ کود کھے تو وہ ابوز رُ کود کھے لے''

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب المناقب باب مناقب ابي ذريظه،

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد للهيثمي :٣٣٣/٩ راوي : عبدالله بن مسعود فيله

> . ((مَنُ سَرَّهُ أَنُ يَنُظُرَ إِلَى تَوَاضُعِ عِيْسَى فَلْيَنْظُرُ إِلَى أَبِي ذَرِّ ))(١)

'' جس شخص کی به خواهش موکه وه حَضرت عیسلی الیّلِا کا زید وَتقویٰ دیکھے تو وہ ابوذ ر سرے سامن

کود مکیے لے۔''

آپ کومعلوم ہے کہ انبیاء کرام پاپلیہ میں حضرت کیلی اور حضرت عیسی پیپلیم کا زُہد وتقویٰ انتہا کی ورج کا تفا۔ آپ عَلَیْ اِلْمِیْ اِللَّمِیْ میں حضرت کے دل میں خواہش ہواور وہ بید کیھنا چاہے کہ حضرت عیسی عالیہ کتنے زاہد تھے تو وہ میرے اس ساتھی ابوذ رکو دکھیے ۔ یعنی حضرت ابوذ ر دی کھیے ۔ یعنی حضرت ابوذ ر دی کھیے ۔ یعنی حضرت میسی عالیہ میں تھا۔ ابوذ ر دی کھیے ایسی عالیہ میں تھا۔

اس حدیث کے دوسر بے راوی حضرت معاذبن جبل طالیہ بیں اور وہ بھی صحابہ کرام میں بہت نمایاں ہیں۔ ان کا شار فقہائے صحابہ میں ہوتا ہے اور ان کے بارے میں حضور مُلَّ الْفِیْمَ کَا قول افعل المتفضيل (انتہائی مبالغ ) کے صیغ میں ہے۔ آپ مُلَّ الْفِیْمَ فَر مایا: ((اَعُلَمُ هُمْ فِالْحَكُلُ لِ وَالْحَرَامِ مُعَاذُ بُنُ جَبَلِ)) (۱) ''میر سے صحابہ میں حلال اور حرام کا سب سے زیادہ علم رکھنے والا معاذبن جبل ہے۔''

### جہاں کہیں بھی ہواللہ کا تقویٰ اختیار کرو!

زیر مطالعہ حدیث دوعظیم المرتبت صحابہ سے مروی ہے البذا اس اعتبار سے اس حدیث کی اہمیت بھی زیادہ ہے۔ حضور کا اللہ اللہ کنٹ کا ہمیت بھی ہواللہ کا تقویٰ اختیار کرؤ'۔ ((وَاتْبِعِ السَّیْنَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا))
''جہاں کہیں بھی ہواللہ کا تقویٰ اختیار کرؤ'۔ ((وَاتْبِعِ السَّیْنَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا))
''اور برائی کے بعد نیکی ضرور کروتا کہ وہ برائی کو مٹادے'' یعنی اگرتم ہے کسی برائی کا صدور ہوجائے تو فورا اس کے بیجھے کوئی نیکی کا کام کروتا کہ وہ نیکی اس برائی کوموکر دے اور تہارے نامہ اعمال سے اس کو دھو دے۔ ((وَ خَالِقِ النَّاسَ بِحُلُقٍ حَسَنِ))' اور لوگوں کے ساتھ اچھے اخلاق کے ساتھ پیش آیا کرؤ'۔ بیونی تہذیب ہے جس کا میں نے لوگوں کے ساتھ اخلاق کے ساتھ پیش آیا کرؤ'۔ بیونی تہذیب ہے جس کا میں نے

ə l

بلير نات

*97* 

تة كا

ול

ر س

, ,

اکر ہو

کر غ

لير

مير عنا

ال.

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير للسيوطي: ٨٧٤٨ ـ

 <sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ابواب المناقب باب مناقب معاذبن حبل الله ....

ور آربعین نووی کم حد می ( 443 می در خطابات جعم کی ما قبل ذکر کیا تھا۔ یہ اصل میں اسلامی تہذیب و تدن کے خدو خال کا حسن ہے جواس فتم کی مات

احادیث پڑمل کرنے سے ہیداہوتا ہے۔ سے میں تفصل سے میں اس میں میں میں اس می

اب اس حدیث کے مندر جات کا ذراتفصیلی مطالعہ کرتے ہیں۔ حدیث کے آ غاز میں رسول اللَّمَا لَيُنَّا لِللَّهِ عَنْ مِنْ اللَّهِ عَنْ مُنْ اللَّهُ عَيْشُمَا كُنْتَ)) كه جبال كهيں بھي ہوالله كا تقوی اختیار کرو۔اس سے پہلے تقوی کے حوالے سے وہ حدیث بھی میں آپ کو سنا چکا ہوں جس میں رسول الله مَالِيُنِيَّانِے تين''**م**نجيات'' (نجات دينے والي باتوں) ميں ے آخری شے:((خَشْیَةُ اللّٰهِ فِی السِّرّ وَالْعَلَانِیَة))فرمائی'یعیٰ''اللہ کےخوف اور تقویٰ کولازم پکڑو حیاہے آپ خلوت میں ہوں یا جلوت میں''۔ حیاہے آپ علی اعلان کوئی کام کررہے ہیں جے دنیاد کھے رہی ہے یا آپ تنہائی میں کوئی کام کررہے ہیں جہاں سوائے اللّٰہ کے دیکھنے والا کوئی نہیں ہے۔ان دونو ں صورتوں میں تقویٰ کا دامن ہاتھ ہے جیمو شخ نہ یائے۔ظاہرے کداگرآ یے مجمع میں کام کررہے ہوں گے تو آپ کو یہ بھی خیال آئے گا که لوگ د کچهر ہے ہیں' لبندامیں کا مٹھیک کروں۔ آپ کی نیت میں ریا کاری نہ بھی ہوتب بھی کسی نہ کسی درجے میں فطری طور پر بیر بات آپ کے دل میں پیدا ہوجاتی ہے کہ لوگ کیا کہیں گے!لیکن آ پے تنہائی میں ہیں اور وہاں اگر آ پے بہترین انداز اختیار کرتے ہیں تو اس کا مطلب میہ ہے کہ واقعتا تقویٰ اورخشیتِ الٰہی کی جڑیں آپ کی شخصیت کے اندرجمی ہوئی ہیں ۔اس لیے نبی ا کرم مُثَاثِیَّا نے فر مایا جہاں کہیں بھی ہواللہ کا تقویٰ اختیار کرواورا گر کوئی برائی ہوجائے تو فوراً اس کے بعد نیکی کروجواس کومٹادے گی۔

## غزوۂ تبوک سے پیچےرہ جانے والوں پرعتاب

میں جا ہتا ہوں کہ سورۃ التوبہ میں جو بات آئی ہے' اس کے حوالے ہے اس کو سمجھ لیس ۔ سورۃ التوبہ میں بیان ہوا ہے کہ غزوہ تبوک ہے واپسی کے بعد حضور مُنَالِیَّئِمُ نے غزوہ میں بیکھیے رہ جانے والوں ہے جواب طلی بھی کی اور بعض صحابیُہ کو مزابھی دی جو بغیر کسی عندر کے نہیں گئے تھے۔ منافقین نے تو جھوٹے بہانے بنالیے اور حضور مُنَالِیُّئِمُ نے بھی گویا ان کو اہمیت نہیں دی اور آپ نے بیجا نے ہوئے بھی کہ یہ جھوٹ بول رہا ہے' بیہیں کہا ان کو اہمیت نہیں دی اور آپ نے بیجا نے ہوئے بھی کہ یہ جھوٹ بول رہا ہے' بیہیں کہا

و اربعین نَوَوی کی محدی ( طلب جعد کی محدی و طابات جعد کی ا

کہ تم جھوٹ بول رہے ہو! یہ حضور مُثَالِّیْا کُم کی مروت تھی' شرافت تھی' آپ کا اخلاقِ حسنہ تھا۔ لیکن تین اصحاب ( کعب بن ما لک' ہلال بن اُمیہ اور مرارہ بن الربیع شائیم ) ایسے تھے جنہوں نے مان لیا کہ ہمارا کوئی عذر نہیں تھا' بس ہمار نے نفس نے ہمیں بہکا یا اور ہم اس غزوہ میں نہ جاسکے۔

ان میں سے ایک صحابی حضرت کعب بن مالک انصاری داشنے نے اپنا واقعہ بڑی تفصیل سے بیان کیا ہے جو کتب احادیث اور تفاسیر میں منقول ہے۔انہوں نے کہا: يارسول اللَّهُ مَا لِيَنْهِ إِلَّهِ مِن قدر مين خوشحال اور مالداراس ونت تهاا تنا يهلي بهي نهيس تها - يعني میں پنہیں کہدسکتا کہ میرے یاس زادِ راہ نہیں تھایا میرے پاس سواری نہیں تھی۔ای طرح جتنا میں صحت منداس ونت تھاا تنا میں اس سے پہلےنہیں تھا۔ اس سب کچھ کے با وجودمیر نفس نے مجھے بیکہا کہ رسول اللُّه طَافِیْتِ آتو ابھی روا نہ ہور ہے ہیں اور تبس ہزار كالشكرساته ہے۔لشكرتو آ ہستہ آ ہستہ چلے گا جبکہ تمہاری اونٹنی بڑی تیز رفتار ہے اورتم ایک دودن بعد بھی اگر روانہ ہو گے تب بھی تم حضور مَثَاثِیْنِ سے جاملو گے۔ابیانہیں ہے کہ ان کاارا دہ نہ جانے کا تھا' بلکہ وہ جانا جاہتے تھے' بس نفس کے دھو کے میں آ کرانہوں نے ایک آ دھ دن آ رام کے بعد جانے کا فیصلہ کیا۔ اگلے دن نفس نے پھریبی کہا کہ ابھی حضورمَّ اللَّيْمُ كُووقت لِيكُ كَا' للبذاتم ايك دودن اورآ رام كرلو بعد ميں تنها تيزي كے ساتھ سفر کرتے ہوئے ان کے ساتھ شامل ہوجا نا۔اگلے روز پھریہی ہوااوراس کشکش میں کئی دن گز رگئے ۔ چنددن کے بعدانہیں احساس ہوا کہاب تو میں جتنا بھی تیز جاؤں حضورمُظَافِیْظِ تک نہیں پہنچ سکتا۔لہٰذا آ ہے گھر بیٹھے رہے اورانہوں نے اپنی اس کوتا ہی کو مان لیا۔ پھر بعد میں انہیں سز ابھی دی گئی۔ 🜣

ا بلِ ایمان کی درجه بندی مین' 'التا بقون الا وّلون' ' کا بلندمقام

سورة التوبه میں صحابه کرام رضوان اللّٰه علیهم اجمعین اور اہل ایمان کی ایک تقسیم بھی

کہ محترم ڈاکٹر صاحب نے ان تیوں اصحاب کو ملنے والی سزا کا ذکر بیان القرآن' سورۃ التوبہ کی آیت ۱۰۶ کے شمن میں بڑی تفصیل ہے کیا ہے۔ آپ لکھتے ہیں: ج

و اربعین نووی کی محد کا 445 کا محد کا ابت جمع کا کا ایک کا کا ایک

پھران کے ساتھ وہ لوگ بھی شامل ہیں:﴿ وَ الَّذِیْنَ اتَّبَعُوْهُمْ بِاحْسَانِ ﴾ ''اور وہ

ہے۔ ''ان تیوں حضرات کے بارے ہیں نبی اگرم گائیڈ نے تھے دیا کہ کوئی شخص ان تیوں سے بات نہ کرے اور بوں ان کا کمل طور پر معاشر تی مقاطعہ (social boycott) ہوگیا'جو پورے بچاس دن جاری رہا۔ حضرت کعب فرماتے ہیں اس دوران ایک دن انہوں نے اپنے بچازاد بھائی اور بچپن کے دوست سے بات کرنا چاہی تو اس نے بھی جواب نہ دیا۔ جب انہوں نے اس ہے کہا کہ اللہ اور اس کا بندے تہیں تو معلوم ہے کہ میں منافق نہیں ہوں تو اس نے جواب میں صرف اتنا کہا کہ اللہ اور اس کا برانہوں نے ابھی بیوی کو بھی علیحہ ہی رسول ہی بہتر جانے ہیں۔ چالیس دن بعد حضور صُلُ ایُکٹی کے تھم پر انہوں نے ابھی بیوی کو بھی علیحہ ہی رسول ہی بہتر جانے ہیں۔ چالیس دن بعد حضور صُلُ ایُکٹی کے تھم پر انہوں نے ابھی بیوی کو بھی علیحہ ہی دیا۔ اس دوران والی غسان کی طرف سے انہیں ایک خطبھی ملا' جس میں کہ ایک کہ انہوں کے آپ کے ساتھی آپ پرظلم ڈھارہے ہیں' آپ باعزت آ دی ہیں' آپ ایسے نہیں ہیں کہ آپ کو ذیل کہ ایسے کہا جائے کہ الہٰ انہ ہمارے پاس آ جائی تھر کریں گے اور اپنے ہاں اعلیٰ مراتب سے نوازیں گے۔ یہ بھی آیک بہت بری آ زبائن تھی گرانہوں نے وہ خط تور میں جموعک کر شیطان کا یہ وار بھی ناکام بنادیا۔ ان کی اس مزا کہ بچاسویں دن ان کی معافی اور تو بہ کی قبر کر قبر ان خاص و بائیکاٹ کے اختام پر ہرفر دکی طرف سے ان حضرات کے لیے خلوص و محبت کے جذبات کا جس طرح سے اظہار ہوا اور پھر ان تینوں اصحاب نے اپنی آ ذبائش اور اہلا کے دوران اخلاص و بائیکاٹ کے انقتام پر ہرفر دکی طرف سے ان حضرات کے لیے خلوص و محبت کے جذبات کا جس طرح سے اظہار ہوا اور پھر ان تینوں اصحاب نے اپنی آ ذبائش اور اہلا کے دوران اخلاص و استمامت کی داستان جس خوبصورتی ہے۔ تم کی میاتی زندگی کی مثالی تصور ہے۔ ''

و اربعین نووی کی میری ( 446 میری فطابات جمعہ کھی لوگ جنہوں نے ان کی پیروی کی احسان کے ساتھ'' یعنی پیلوگ فوری طور پر تو ایمان نہیں لائے انہیں ایمان لاتے لاتے کھود قت تو لگ گیا کین ان کا ایمان بھی خالص تھا اوروہ بڑے خلوص اور قلب و ذہن کی ہم آ ہنگی کے ساتھ ایمان لائے۔اس اعتبار ہے (۱) السابقون الاولون اور (۲) متبعين بإحسان توسب سے او نچے مقام پر ہو گئے اور ان وونوں گروہوں کے لیے ہی اللہرتِ العزت نے فرمایا: ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَاعَدَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى تَحْتَهَا الْآنْهُارُ خْلِدِيْنَ فِيهُا آبَدًا ﴿ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ۞ ﴾ (التوبة) ''اللہ ان ہے راضی ہو گیا اور وہ اللہ ہے راضی ہو گئے' اور اس نے ان کے لیے وہ باغات تیار کیے ہیں جن کے نیچے ندیاں بہتی ہوں گی'ان میں وہ ہمیشہ ہمیش ر ہیں گے۔ یہی ہے بہت بڑی کا میا بی۔'' سب سے نحیلا طبقہ منافقین کا ہے! اعلیٰ ترین مراتب والے اصحاب کے ذکر کے بعد اگلی آیت میں بالکل مچل سطح کے لوگوں کا تذکرہ ہور ہاہے اوروہ درجہ ہے منافقین کا۔ان کے بارے میں فرمایا: ﴿ وَمِمَّنْ حَوْلَكُمْ مِّنَ الْأَعْرَابِ مُنْفِقُونَ اللهُ عُرَابِ مُنْفِقُونَ اللهُ ١٥ اورتمهار عرد ونواح كيعض ديهاتي منافق بھی ہیں' ۔۔ منافقین بعض اوقات پیر تے تھے کہ حضورمَا ﷺ ہے کہ تم سے کوئی صدقہ وصول کرلیں یا ہم ہے چندہ لے لیں اور ہمیں اس جہاد پر جانے ہے متثنی کر دیں — واضح رہے کہ غزوہ تبوک ہے میلے کسی غزوہ کے لیے نفیر عام نہیں تھی کیعنی میں تھا کہ ہرمسلمان لازمی نکلے للندا غزوہ تبوک ہے پہلے اگر ان منافقین کی طرف ہے کوئی

حَوْلَكُمْ مِنَ الْأَعْوَابِ مُلْفِقُونَ الْآنَ اورتہارے گردونواح كے بعض ديہالى منائق فرقہ ميں ہيں' ۔۔ منافقين بعض اوقات يہ کرتے سے كه حضور اَلَّا اَلَٰیْ اِسے كہ ہم ہے كوئى طاحدة وصول كرليس ياہم ہے جندہ لے ليں اورہميں اس جہاد پرجانے ہے مشئی كرديں الم ہوائتى رہے كہ غزوہ تبوك ہے پہلے كى غزوہ كے ليے نفير عام نہيں تھی نينيس تھا کہ ہر مسلمان لازى نظے لہذا غزوہ تبوك ہے پہلے اگر ان منافقين كى طرف ہے كوئى ہے مدقہ ياكوئى نفقہ پيش كيا جاتا تو حضور اكرم مُثَالِیٰ اِلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

و اربعین نؤوی کم محد محد 447 محد محد خطابات جمع کمی ثابت کر دیا ہے اور اب اس میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں رہی ہے کہتم یقینا سرکش' باغى اور فاسق لوگوں میں سے ہو۔اس سے اگلى آيت ميں فرمايا: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ

مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلاَّ أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ ﴾ ''اورنبيس روكا ہےكى چيز نے ان کےصدقات دنفقات کوقبول کیے جانے نے مگراس لیے کہ حقیقت میں وہ کفرکر چکے ہیں الله اوراس کے رسول کے ساتھ۔''

میں بار ہامختلف مواقع پرتفصیل ہے یہ بیان کر چکا ہوں کہ منافقین کے بارے میں تدريجاً معامليه آ گے بڑھا ہے۔۔ ہم ديکھتے ہيں کہسورۃ البقرۃ ميں لفظ منافق ادر نفاق نہیں ہے وہاں صرف مرض کا ذکر ہے۔ فرمایا: ﴿ فِنْ قُلُوبِهِمْ مُوَّضٌ لَا فَرَادَهُمُ اللَّهُ

مَرَضًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابٌ آلِيمٌ بِمَا كَانُوْا يَكُذِبُوْنَ ۞ ﴿ ` ان كِ دلول مِن ( نفاق كا ) مرض تھا' پس اللہ نے ان کا مرض اور زیادہ کر دیا۔اب اُن کے جھوٹ بولنے کے سبب وُ کھ دینے والا عذاب اُن کا مقدر ہے'' ۔ یعنی یہاں یہ بتادیا کہان کے دلوں میں ایک

روگ اورمرض ہے'لیکن واضح نہیں کیا کہ بیرمنا فقت ہے ۔سور ہُ آ لِعمران میں ایک جگہ لفظ''نفاق''آ گیا'لیکن سورۃ النساء میں بڑی تفصیل سے بات ہوئی ہے۔ دہاں یہ بھی

فرمادیا گیا کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کا کوئی عمل قابل قبول نہیں ہے اس لیے کہ ان کا طرَزِعُمْل بِي ہے : ﴿إِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ يُخْدِعُوْنَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ ۚ وَإِذَا قَامُوْا إِلَى الصَّلُوةِ قَامُوا كُسَالَى ۚ يُرَاءُ وْنَ النَّاسَ وَلَا يَذُكُرُوْنَ اللَّهَ اِلَّا قَلِيْلًا ﴿ ﴾ ''منافق (ان چالوں سے اپنے تئیں) اللہ کو دھو کہ دیتے ہیں اور (پیرمنافق اللہ کو کیا دھو کہ دیں

گے بلکہ ) دہ انہی کو دھو کے میں ڈالنے والا ہے۔اور جب بینماز کو کھڑے ہوتے ہیں تو ست اور کابل ہوکر ( صرف ) لوگوں کو دکھانے کواور اللّٰہ کی یادنہیں کرتے مگر بہت کم''۔ یعنی ان لوگوں کا معاملہ اس حد تک بہنچ چکا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے تو بہ کا درواز ہ اگرچه بالکل بندنہیں کیا گیالیکن بہ بتا دیا گیا کہ اب معاملہ بخت ہو جائے گا۔ جبکہ سور ۃ التوبه میں آ کر کہددیا گیا کہ اب ان کے لیے توبہ کا دروازہ ممل طور کیر بند ہو چکا ہے اور

اب حضرت محدرسول الله مظافیر علی استعفار بھی انہیں کوئی فائدہ نہیں دے گافر مایا:

ِ قُلُ

ول

IJ

ورسی و ورجہ سیف الایمان کی درجہ بندی کے اعتبارے السابقون الاولون اور تبعین احسان

اللہ پر ہیں اور سب سے نیچے منافقین ہیں 'جبکہ ان کے درمیان میں ایک درجہ ہے جنہیں

ہم '' ضعیف الایمان' کہہ سکتے ہیں۔ اب ایمان کا بیضعف مستقل بھی ہوسکتا ہے

اور عارضی بھی ۔ یعنی یہ ہوسکتا ہے کہ کسی وقت کسی مسلمان کے ایمان میں ضعف پیدا

ہوجائے' جیسے کہ میں نے حضرت کعب بن مالک والٹین کی غزوہ تبوک سے پیچھے رہ جانے

میں دوداد آپ کے سامنے بیان کر دی کہ نفس انہیں بہلاتا رہا کہ کوئی بات نہیں' ابھی دو

تین دن اپنے نخلستان کی چھاؤں اور گھر کی آسائشوں سے فائدہ اٹھالو' پھرتم تیزی کے

ساتھ چانا اور حضور مُنَّ اللّٰ اللّٰ ہُور ہوا ہے۔ وہ تین حضرات جنہوں نے معجد نبوی میں رسول اللّٰہ مَنَّ اللّٰ ہُور کے

ت کر اپنا قصور مان لیا اور کہا کہ اگر چہ ہم بھی زبان رکھتے ہیں اور ہم بھی با تیں بنا سے ہیں

ہم جانے ہوئے بھی اپنی شرافت اور مروّت کے تحت انہیں کچھ نہیں کہدر ہے تھے ۔ یہ

جانے ہوئے بھی اپنی شرافت اور مروّت کے تحت انہیں کچھ نہیں کہدر ہے تھے ۔ یہ

و اربعین نووی کی می در ( 449 کار پری خطابات جمد کهی سب ہم بھی کر کتے ہیں'لیکن ہم ایبانہیں کریں گے'اس لیے کہ آج ہم آپ کواگر کسی طریقے سے راضی کربھی لیں گے تو کل اللہ کے سامنے کیا جواب دیں گے! تو ایسے ضعیف الايمان اشخاص كے بارے ميں فرمايا جار ہاہے: ﴿ وَالْحَرُّوْنَ اعْتَرَفُوْ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ خَلَطُوْ ا عَمَلاً صَالِحًا وَّاخَرَ سَيِّنًا ﴾ (آيت١٠٢) "اور يجه لوگ ايے بھي بي كه جوايين گناہوں کا اعتراف کرتے ہیں اور انہوں نے اچھے اور برے اعمال کو گڈٹہ کر ویاہے' --- یوں سمجھے کہ ہم میں ہے بہترین لوگ بھی درحقیقت ضعیف الایمان والے درجے میں آئیں گے اور بہت ہی کم ہوں گے جواس سے اوپر کے دو درجات لینی السابقون الاولون اورمتبعین احسان میں شامل ہوں۔ہم میں ہے اکثر کا شاراسی در ہے میں ہے ٔ بایں طور کہ ہمیں اپنی غلطیوں' کوتا ہیوں اور کمز وریوں کا اعتراف ہے۔ پھریہ کہ اگر کوئی برے کام ہم ہے صادر ہوتے ہیں تو اچھے اور بھلے کاموں کی بھی اللہ تو فیق دیتا ہے۔اس اعتبارے پیبہت اہم آیت ہے۔

آ گے فرمایا: ﴿عَسَى اللَّهُ أَنْ يَتُوْبَ عَلَيْهِمْ ﴾ ' قريب ہے كمالله تعالى ان كى توبه کوقبول فرمائے گا''۔اس کا دوسرا ترجمہ یوں ہوگا:'' قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ ان پراپنی کمال رحمت کے ساتھ متوجہ ہو جائے گا'' -- توبہ کے لغوی معنی بلٹنے کے ہیں اور توبہ کا معاملہ دوطر فیہوتا ہے۔ایک تو ہندہ اپنے گنا ہوں کی وجہ سے توبہ کرتا ہے۔ گویا اس نے اللہ کی طرف ہے پیٹھے پھیر لیکھی اور دوسری طرف رخ کرلیا تھا۔اب وہ تو بہ کرتا ہے 'پلٹتا ہے' استغفار کرتا ہے معانی حابتا ہے اوراپنی خطا کا اعتراف کرتے ہوئے اللہ کی طرف دوبارہ ا پنارخ کرتا ہے۔ جب أس نے الله تعالی ہے رخ موڑ لیا تھا تو الله نے بھی اپنی رحمت کا رخ موڑ دیا تھا'اب اس کی جانب رحتِ الٰہی کارخ نہیں رہاتھا۔ جب بندہ پھرانی توجہ اللّٰد کی طرف کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ بھی اپنی رحمت کے ساتھ اس کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے۔لہذا تو بہ کا معاملہ یک طرفہ نہیں' بلکہ دوطرفہ ہے۔ چنانچہ' قوّاب'' کالفظ اللّٰہ کے لیے بھی آیا ہے اور بند ے کے لیے بھی قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کی پیصفت میان کی گئی ہے: ﴿إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ

الرَّحِيْمُ ﴾ (البقرة) " يقيناً وه تو بهت توبه قبول كرنے والا بهت رحم فرمانے

یخے

و ﴿ الربعين نُووى كَ مِع وَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

#### ضعیف الایمان مسلمانوں سے صدقہ قبول کرنے کا حکم

ضعیف الا یمان مسلمانوں کے بارے میں رسول الله کالیم کی اگرائی کے اموال میں سے اُمُورَالِهِمْ صَدَقَةً ..... (التوبة: ١٠) '' (اے بَی کالیم کیا!) ان کے اموال میں سے صدقہ قبول کر لیجے ..... 'منافقین کے بارے میں تورسول الله کالیم کی ہے گیا تھا کہ اب ان کی طرف سے کوئی صدقہ' کوئی نفاق' کوئی چندہ قبول نہ سیجے اس لیے کہ اب طے ہو چکا ہے کہ ان کے اوپر اسلام کا صرف لیبل لگا ہوا ہے جبکہ حقیقت کے اعتبار سے بیلوگ ہو چکا ہے کہ ان کے اوپر اسلام کا صرف لیبل لگا ہوا ہے جبکہ حقیقت کے اعتبار سے بیلوگ کفر میں واضل ہو چکے ہیں ۔لیکن سے جو اہل ایمان اجھے کام بھی کرتے ہیں اور پھر برے بھی تو آ ہے ان کے اموال میں سے صدقہ قبول کر لیجے 'اس لیے کہ سے جوصد قہ دے رہے ہیں سے خوبھی کر ہیں گا وران کا تزکیہ بھی کریں گئے ''اس میمنی کوئی سیامی آ گئی تھی یا ول پرکوئی داغ لیمنی کہ کیا تھا تو وہ صاف ہو جائے گا 'وصل جائے گا۔ ﴿وَصَلِ عَلَيْهِمْ طُ اِنَّ صَلُوتَكُ مَا الله تعالیٰ سے رحمت بھی مسکی گھرٹم '' اوران کے لیے دعا بھی کیجے ( بینی ان کے لیے اللہ تعالیٰ سے رحمت بھی مسکی گھرٹم '' اوران کے لیے دعا بھی کیجے ( بینی ان کے لیے اللہ تعالیٰ سے رحمت بھی مسکی گھرٹم '' اوران کے لیے دعا بھی کیجے ( بینی ان کے لیے اللہ تعالیٰ سے رحمت بھی مسکی گھرٹم 'گئی گھرٹم '' '' اوران کے لیے دعا بھی کیجے ( بینی ان کے لیے اللہ تعالیٰ سے رحمت بھی مسکی گھرٹم گھرٹم 'گئی گھرٹم '' '' اوران کے لیے دعا بھی کیجے ( بینی ان کے لیے اللہ تعالیٰ سے رحمت بھی مسکی گھرٹم ٹھرٹم '' '' اوران کے لیے دعا بھی کیجے ( بینی ان کے لیے اللہ تعالیٰ سے رحمت بھی

و اربعین نووی کی میری (451 میری در الله ایری کا بات جمعه کاری

طلب سیجیےاوراستغفار بھی سیجیے )۔ یقیناً آ ہے کا دعا کرناان کے لیے تسکین کا موجب ہو گا'' یعنی جب وہ دیکھیں گے کہ اللہ کے نبی نے ہمارے لیے دعا کی ہے تو بیان کے

زخموں کے او پر مرہم رکھنے کے متر ادف ہوجائے گا۔

ز رمطالعہ حدیث میں بھی فر مایا گیا کہ جب بھی بھی فلطی ہوجائے' خطا ہوجائے اور کوئی گناه کاار زکاب ہوجائے تو فوری طور پرتوبہ بھی کرواور کسی نیک کام کااہتمام بھی کرو

اب بینیک کام صدقہ ہے خیرات ہے 'نوافل ہیں یاکسی اور طرح سے دین کی خدمت

کے اندروقت لگانے کا معاملہ ہے ۔۔۔اس سے سیہوگا کہ جوبھی خرابی ہوئی ہے وہمحوہو جائے گی۔ اس بارے میں رسول اللهُ مَثَالَيْنَا كَمَا بهت اميد افز اقول ہے: ((اَلتَّائِبُ مِنَ

اللَّذُنْبَ كَمَنْ لا فَنْبَ لَهُ) (١) (١ أنسا معتوب كرنے والا ايسا بيسے اس نے كبي كناه کیا بی نہیں' '—اسلام میں تو تو بہ کا درواز ہ اتنا کشادہ ہے کہ گناہ سے تو بہ کرنے والا اگر حقیقی مفہوم میں تو بہ کرر ہا ہے تو وہ بالکل ایسے ہوجا تا ہے جیسے اس نے گناہ کیا ہی نہیں 'بکسہ

سورة الفرقان مين تويهان تك آتا ہے: ﴿ فَأُولَئِكَ يُبَدِّنُ اللَّهُ سَيِّاتِهِمْ حَسَنْتٍ ﴾ (آبت 2) کہ جو شخص صحیح معنی میں تو بہ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے نامدا عمال سے گنا ہوں کی وجہ سے لگنے والے سیاہ و ھے وھوکران کی جگہ پرنیکیوں کا اندراج کردیتا ہے۔

# ہرا یک ہے حسن اخلاق سے پیش آنا!

تيسرى بات اس مديث ميس به بيان كى كئ: ((وَ خَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنِ)) ''اورلوگوں کے ساتھ اچھے اخلاق کے ساتھ پیش آیا کرؤ''۔حضرت عمرو بن عبسہ رااٹنڈ بیان کرتے ہیں کہ میں نبی اکرم مُلَاثِیْز کی خدمت میں حاضر ہوااور آپ سے چند سوالات دریافت کیے۔ جب میں نے سوال کیا کہ سب سے افضل ایمان کون سا ہے؟ تو آ پ نے فرمایا:((خُلُقٌ حَسَنٌ))(۲) ''(وہ ایمان سب سے افضل ہے )جس کے ساتھ اخلاقِ حسنہ (لعنی لوگوں کے ساتھ خوبصورتی کے ساتھ پیش آنا) شامل ہو''۔حضرت

كَ

 <sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه كتاب الزهد باب ذكر التوبة.

<sup>(</sup>۲) مجمع الزوائد للهيثمي: ۹/۱ ه و ۲٦/۱

رسول الله مُنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال

#### اخلاقِ حسنه کی اہمیت

اسلامی تعلیمات میں اخلاقِ حسنہ کی بہت زیادہ اہمیت ہے۔ اس ضمن میں ایک حدیث حضرت عا کشہ صدیقہ بڑھا سے مروی ہے کہ ایک مرتبہ حضور اکرم مَا اَلْیَا اِنْمِ مَعْلِیْ اِلْمِیْمُ حضرت

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب البروالصلة باب ما جاء في حسن الخلق.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ابواب البر والصلة والآداب ؛ باب ما جاء في صنائع المعروف.

و اربعین نؤوی کری دی 453 کار خطابات جو کہی عا كَثُرُ كَ حجر ، مِين مِنْ كَمَ كَما آبِ كو بتايا كيا كه فلا شخص آيا ہے ۔ آپ نے اس كواندر بلا لیا— ظاہر بات ہے وہ حجرہ توا یک ہی ہوتا تھا' لہذائسی ملا قاتی کے آنے برحضور مُثَاثَیْزا کی ز دجہ محترمہ پیٹے کر لیتی تھیں اور جا دراینے اوپر لے لیتی تھیں۔۔۔حضور مُنْاﷺ نے بڑی خوش اخلاقی کے ساتھ اسے خوش آ مدید کہا اور اس سے بڑے اچھے طریقے سے گفتگو کی۔جب وہ چلا گیا تو حضرت عائشہ نے کہا: یارسول الله! آپ تو اس شخص کے بارے میں بہت بری باتیں بھی بتاتے رہے ہیں کہاس میں پیخرانی ہے بیخرانی ہے اور دوسری طرف آ ہے نے اس کا بہت اچھے طریقے ہے اسقبال کیا ہے' اس کے ساتھ بہت محبت ہے گفتگوکی ہےا دراس کاعمدہ اکرام کیا ہے۔اس پر آپ مَنافِیْزِ نے فرمایا کہاس کا جوبھی معاملہ ہے'اس کے جوبھی کرتوت ہیں'ان کی وجہ سے میں خوش اخلاقی کو کیوں ترک کردوں؟ زىر مطالعه حديث ميں بھی يہي فرمايا گيا:((خَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنِ)) كه لوگوں کے ساتھ بہترین انداز میں رہوٗا خلاقِ حسنہ اور شائستگی کا دامن ہمیشہ تھائے رکھو۔ بیانداز ایک مسلمان کے لیے ضروری ہے ۔۔اس حدیث کوامام تر مذی نے روایت کیا ہےاوراس کے بارے میں کہا ہے کہ بیرحدیث''حسن'' ہےاوربعض نسخوں میں آیا ہے کہ ''حسن صحح'' ہے' یعنیحسن ہے بھی اونچا درجہ ہو گیا ۔تو بیرحدیث بہت متندا حادیث میں

. اَقُولُ قَولِيُ هٰذَا وَاسُتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

میں بیان ہوئی ہیں۔آ مین یارتِ العالمین!

ے ہے —اللّٰدتعالیٰ ہمیںان چیزوں برعمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے جوان احادیث



# استعانت بالله (صرف الله سے مدد مانگنا) ۱۲۸ فروری۲۰۰۸ کا خطاب جمعه

خطیهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّحِيْمِ - بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللهِ يَوْمِ الرِّيْنِ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ﴿ إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ ﴿ صِرَاطَ الَّذِيْنَ الْعَبْتُ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّالِيْنَ ﴿ الفاتحة ) انْعَبْتُ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّالِيْنَ ﴿ الفاتحة ) مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ إلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ يَهُنِ قَلْبَهُ وَاللهُ مِنْ اللهِ يَهُمُ وَالنَّا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ يَهِيْنِ وَلَا فَيْ الْمُواعِلُ الْمُعْلَمُ اللهِ يَعْمُ وَلا فَيْ اللهُ اللهِ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْارْضِ وَلا فِي النَّالُولُ عَلَى اللهِ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْارْضِ وَلا فِي النَّاسُولُ عَلَى اللهِ مِنْ مُّكِمْ اللهِ فِي الْمُواعِلُ الْمَالِقُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

بِمَا الْمُكُمُ وَاللّٰهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ فَخْتَالِ فَنُوْرِ (الحديد) فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِيسُوَّا إِنَّ مَعَ الْعُسْرِيسُوَّا (الانشراح)

كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الْأَفَّلَامُ وَجَفَّتِ الصُّحُفُ)) (١)

رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح، وفي رواية غير الترمذي :

((احُفَظِ اللَّهَ تَجِدُهُ أَمَامَكَ، تَعَرَّفُ إِلَى اللَّهِ فِي الرَّخَاءِ يَعُرِفُكَ فِي الشِّدَّةِ، وَاعْلَمُ أَنَّ مَا آخُطَأَكَ لَمْ يَكُنُ لِيُصِيْبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنُ لِيُصِيْبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنُ لِيُحِيْبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنُ لِيُحْطِئَكَ، وَاعْلَمُ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ الْفَرَجَ مَعَ الْكُرْبِ، وَأَنَّ مَعَ الْعُسْرِيُ اللَّهُ مَعَ الْعُسْرِيُ اللَّهُ مَعَ الْعُسْرِيُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْعُسْرِيُ اللَّهُ مَعَ الْعُسْرِيُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللل

سیدنا آبوالعباس' عبداللہ بن عباس بھٹھا سے روایت ہے کہ ایک روز میں نبی اکرم مُلَّاثِیْکُمْ کے چھے سوارتھا تو آ ہے نے فرمایا:

''اے لڑے! میں تہہیں چند (مفید) باتیں بتا تا ہوں۔ تو اللہ تعالی (کے احکام)
کی حفاظت کر (اس کے احکام کی پابندی کر) وہ تیری حفاظت کرے گا۔ تو اللہ تعالی (کے احکام) کی حفاظت کر' تو اے اپنے سامنے پائے گا۔ جب تو سوال کرے تو اللہ تعالیٰ ہی ہے سوال کرے بو اللہ تعالیٰ ہی ہے مدد ماتک اللہ تعالیٰ ہی ہے سوال کر جب تو مدد طلب کر ہے تو وہ تھے کی بات کا فائدہ یا در کھ! ساری دیا جمع ہو کر تھے کوئی فائدہ پہنچانا چا ہے تو وہ تھے کی بات کا فائدہ اور نقع نہیں دے سی سوائے اس کے جو اللہ تعالیٰ نے تیرے لیے مقدر کر رکھا ہے اور اگر سارے لوگ مل کر تھے کوئی نقصان پہنچانا چا ہیں تو وہ تیرا پھے تھی نہیں بگا رہ سوائے اس نقصان کے جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے مقدر کر رکھا ہو۔ قلم سے سوائے اس نقصان کے جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے مقدر کر رکھا ہو۔ قلم المالیے گے اور صحیفے خٹک ہو چکے ہیں۔' (تر مذی نے اسے صن صحیح کہا ہے) اٹھا لیے گے اور صحیفے خٹک ہو چکے ہیں۔' (تر مذی نے اسے صن صحیح کہا ہے)

''تو الله تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کر' تو اسے اپنے سامنے پائے گا۔ تو خوشحالی میں اس کی طرف رجوع کر'وہ تنگ دستی کے وقت تیری مدوفر مائے گا۔ یا در کھو! جو چیز تمہیں نہیں ملی وہ تمہیں مل ہی نہیں سکتی تھی اور جو پچھ تجھے مل گیا اس سے تو محروم نہیں رہ سکتا تھا۔ یا در کھو! الله تعالیٰ کی مد دصبر سے وابست ہے۔ اور تکالیف ومصائب کے بعد کشادگی اور فراخی آتی ہے۔ اور تنگی کے بعد آسانی بھی ہوتی ہے۔''

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب صفة القيامة والرقائق والورع باب منه

معرّز سامعينِ كرام!

امام یکی بن شرف الدین النووی بیسید کے شہرہ آفاق مجموعہ احادیث 'اربعین' کے سلسلہ وار مطالعہ کے شمن میں آج ہمار ہے زیر مطالعہ حدیث نمبرہ اہے۔ یہ حدیث روح دین کے اعتبار سے ایک بہت ہی اہم سرے سے بحث کرتی ہے۔ اس کے راوی حضرت عبداللہ بن عباس بی ہیں جن کی کنیت آبو الْعَبّاس ہے۔ یعنی ان کے والد کا راوی حضرت عبداللہ بن عباس بی ہی عباس ہے۔ اس حدیث کا لب لباب ہے: نام بھی عباس ہے۔ اس حدیث کا لب لباب ہے: 'استعانت باللہ' یعنی مدد مائلی ہوتو صرف اللہ سے مائلو۔ یہدین کی روح کا ایک بہت اہم مسئلہ ہے۔ میں نے اس لیے شروع میں سورۃ الفاتحہ کی تلاوت کی تاکہ آپ کو اس کے مسئلے کی اہمیت کا اندازہ ہوجائے۔ سورۃ الفاتحہ جو ہماری نماز کا جزولازم ہے' اس کے مسئلے کی اہمیت کا اندازہ ہوجائے۔ سورۃ الفاتحہ جو ہماری نماز کا جزولازم ہے' اس کے اس کے بارے میں حدیث نبوی ہے:

((لَا صَلَاةً لِمَنْ لَلَمْ يَفْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ)) (') ''جس نے سورۃ الفاتح نہیں پڑھی اس کی کوئی نماز نہیں ہے۔'

چنانچہ ہم ہررکعت میں سورۃ الفاتحہ پڑھتے ہیں۔ بید وسری بات ہے کہ فقہ حنی کے مطابق نماز باجماعت میں صرف امام پڑھتا ہے اور امام کے پڑھنے سے گویا پوری جماعت کی طرف ہے ادائیگی ہوجاتی ہے۔ بہر حال اس پراتفاق ہے کہ سورۃ الفاتحہ ہی اصل نماز ہے۔ سورۃ الفاتحہ کے مضامین کا تجزیبے

الله شئل العليظ ا و اربعین نَوَوی کی میں 458 میں دوالیت جمعہ کی

ہے' ہجود بھی ہے اور قعدہ بھی ہے۔ بیسب کچھ ہے' لیکن اصل نماز سورۃ الفاتحہ ہے — چنانچہاں حدیث میں اس کا تجزیہ کیا گیا ہے۔

عَنُ أَبِي هُرَيُرَةً ﴿ مَنْ اللَّهِ مَالَ إِنَّى سَمِعُتُ رَسُولَ اللَّهِ مَنْ يَكُ يَقُولُ:

((قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِى وَبَيْنَ عَبْدِى نِصْفَيْنِ وَلِعَبْدِى مَا سَأَلَ فَإِذَا قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: حَمِدَنِى سَأَلَ فَإِذَا قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: خَمِدَنِى عَبْدِى وَإِذَا قَالَ ((اكرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ) قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: اَثْنَى عَلَىّ عَبْدِی وَإِذَا قَالَ ((الرَّحْمْنِ الرَّحِيْمِ) قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: اَثْنَى عَلَىّ عَبْدِی وَقَالَ مَرَّةً: فَوَّضَ وَإِذَا قَالَ ((ملِكِ يَوْمِ الدِّيْنِ) قَالَ مَجَّدَنِى عَبْدِی — وقالَ مَرَّةً: فَوَّضَ وَإِذَا قَالَ ((اللّٰهُ يَعْبُدُ وَإِلَيَاكَ نَسْتَعِيْنُ) قَالَ هٰذَا بَيْنِي وَبَيْنَ وَبَيْنَ عَبْدِی — فَاذَا قَالَ ((اللّٰهُ عَبْدُ وَاللّٰهُ لَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ صِرَاطَ عَبْدِی وَلِعَبْدِی مَا سَأَلَ فَا فَالَ ((اللهُ عَلْمُ وَاللّٰهُ الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ صِرَاطَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ فَالَ هٰذَا قَالَ ((اللهُ عَلْمُ وَلِلَّا الضَّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ صِرَاطَ النَّالَةِ فَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ اللّهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللللّٰهُ الللللّٰهُ اللللللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللل

Ś

حضرت ابو ہریرہ طالی سے روایت ہے کہ میں نے رسول الله مَالَ اللَّهُ اللَّالِي اللللللَّاللَّا الللللَّ الللللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

 اربعين نؤوي كم عريد على المراجع المراج

''اِهُدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ صِرَاطَ الَّذِیْنَ اَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ غَیْرِ الْمَغُضُوْبِ
عَلَیْهِمْ وَلَا الصَّآلِیْنَ '' تو الله فرما تا ہے کہ بیرحصہ (گل کاگل) میرے بندے
کے لیے ہاور میرے بندے نے جو کچھ مجھ سے طلب کیاوہ میں نے اُسے بخشا۔''
سورة الفاتحہ کا مرکزی مضمون: عباوت اوراستعانت یا لله

سورة الفاتح مين كل سات آيات بين اور عجيب ترتيب ہے كه تين آيات پرايك جمله بنآ ہے۔ ويكھے: ﴿ اَلْهُ حَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ﴾ الوَّحْمٰنِ الوَّحِيْمِ ﴾ مللك يوُمِ الدِّيْنِ ﴾ تين آيات بين اور يہ ايك جمله ايك ہے۔ پھر آخرى تين آيات ﴿ إِهْدِنَا اللَّهِ رَاطَ اللَّهُ سُتَقِيْمَ ﴾ عَيْنِ الْمَعْضُونِ عَلَيْهِمُ هُ عَيْنِ الْمَعْضُونِ عَلَيْهِمُ وَ عَلَيْهِمُ هُ عَيْنِ الْمَعْضُونِ عَلَيْهِمُ وَ كَاللَهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَ عَلَيْهِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّ

اس مرکزی آیت میں دواہم مضامین کا بیان ہے' ایک تو ہے: ﴿ اِیّاْكُ نَعْبُدُ ﴾

"اے الله! ہم صرف تیری ہی بندگی کرتے ہیں اور کرتے رہیں گئے'۔ یہ حال اور مستقبل وونوں کو محیط ہے۔ دوسری اہم بات ہے: ﴿ اِیّالَكُ نَسْتَعِیْنُ ﴾ "اے الله! ہم صرف تجھ ہی سے مدد ما نگتے ہیں اور ما نگتے رہیں گئے'۔ گویا جوصلا قاکا مرکزی نکتہ ہے وہی درحقیقت دین کا مرکزی نکتہ ہے۔ اربعین نووی کی صدیث سے مطالعہ کے دوران اس بات پرتفصیل سے گفتگو ہو چکی ہے کہ عبادت کا تصور کیا ہے جس کے لیے انسان کو بیدا کیا گیا ہے: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللّٰجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِیَعْبُدُونِ ﴿ وَاللّٰرِیْتِ ) "اور میں نے جنوں اورانسانوں کوبس اپنی عبادت ہی کے لیے بیدا کیا ہے'۔ اور تمام رسولوں کی وعوت کا مرکزی نکتہ ہی الله وحدہ لاشریک کی عبادت تھی اور ہر پیغیمرا پی قوم کو یہی کہتا کی وعوت کا مرکزی نکتہ ہی الله وحدہ لاشریک کی عبادت تھی اور ہر پیغیمرا پی قوم کو یہی کہتا تھا: ﴿ اَنْ لَا اللّٰهِ ﴾ (هود: ۲۱) "کہتم صرف اللّٰہ کی عبادت کروا" شخ

و اربعین نؤوی می در 460 می در خطابات جمعه کسی سعدی نے کہا تھا:

زندگی آ مد برائے بندگی زندگی بے بندگی شرمندگی

بھرہم نے اس میں کنفیوژن پیدا کردیا کے عبادت کوعبادات کے مترادف قرارد ب

دیا ناز روزہ کچے اورز کو ہ عبادات ہیں کیکن وہ ' عبادت' جس کے لیے ہمیں پیدا کیا

گیا 'وہ یہ چیزیں نہیں ہیں ۔عبادت تو یہ ہے کہ پوری زندگی میں ہمتن' ہمہ وقت ہمہ

جہت اللّٰد کی اطاعت کرنا' جبکہ نماز ہر وقت تو نہیں پڑھی جاتی اور روزہ ہر روز تو نہیں

رکھاجا تا۔ لہذا عبادت سے مراد یہ عبادات نہیں ہوسکتیں۔ درحقیقت یہ عبادات اس
عبادت کے لیے مددگار ہیں ۔اس کوایک مثال سے یوں سمجھا جاسکتا ہے کہ عبادت چھت
کی مانند ہے اور یہ چارعبادات جھت کو مددد سے والے ستون ہیں ۔ستونوں کی معنویت
کی مانند ہے اور یہ چارعبادات جھت کو مددد سے والے ستون ہیں ۔ستونوں کی معنویت
کھڑے کردینا چہ معنی دارد!اس طرح شامیا نے کو سہاراد سے کے لیے بانس کھڑ ہے کے جاتے ہیں اورا گرشامیا نہی نہیں ہے تو پھر بانس کس کام ہے؟

بہ سے مدد مانگنا وُنیوی معاملات میں کسی سے مدد مانگنا

سورة الفاتحه کی مرکزی آیت کا ایک مرکزی موضوع ''عبادت' ہے جبله اس کا دوسرا مرکزی موضوع ''استعانت باللہ'' ہے جو ہماری آج کی زیر مطالعہ حدیث میں بھی بیان ہوا ہے۔ اس ضمن میں آپ یہ بیجھ لیجے کہ اللہ سے مدد مانگنے کے لیے مختلف الفاظ استعال ہو سکتے ہیں۔ ایک ہے ''استعانت' یہ لفظ اس حدیث میں بھی آیا ہے اور سورة الفاتحہ میں بھی ۔ ای طرح استمداد: مدد طلب کرنا' استعمار: نفرت مانگنا' استدعا: کسی کام کے لیے دعا کرنا' استعاث: کسی کی دہائی دینا۔ یہ تمام الفاظ ایک قبیل کے ہیں اور ان سب میں جامع لفظ' 'استعانت' ہے۔

ال

مبر

اي

استعانت ایک تو عام مادی دنیا کے امور کے اندر ہے 'جیسے میں آپ سے کہوں: بھئ! مجھے پانی پلاوینا۔ اگر چہریہ بھی ایک طرح کی استعانت ہی ہے کہ میں نے اپنی ایک ضرورت پورا کرنے کے لیے آپ سے مدد جا ہی 'لیکن اس میں کوئی شرک اور کوئی برائی و اربعین نؤوی کی میں ہیں ( 461 کی میں خطابات جمد کھی

نہیں ہے۔ یہ ملیحدہ بات ہے کہ رسول اللّٰمِ اَللّٰہُ عَلَیْمُ کے بارے میں آتا ہے کہ آپ کھی ایسے کام کے لیے بھی کسی کونہیں کہتے تھے۔ یہال تک کداگر آپ سواری پر ہوتے اور آپ کا کوڑا نیچ گر جاتا تو آ ہے اپنی سواری کو بٹھا کر یا سواری سے پنچے اُتر کرخو دکوڑا اٹھاتے

تھ'کی سے کہتے نہیں تھے کہ ذراا ٹھا دو۔ ریتو بڑے اونچے درجے کی بات ہے'لیکن عام حالات میں' مادی قوانین کے تحت اگر ہم کسی ہے کوئی مد د چاہیں تو سیکوئی بری بات نہیں ہے

اور نہ ہی اس میں کوئی شرک ہے۔اگر چہ بعض حضرات کے نز دیک اس کا بھی ایک درجہ ہے وہ میں بعد میں بیان کروں گا۔

## فرشتوں اور دیوی' دیوتا ؤں ہے مدد مانگنا

استعانت کے حوالے سے دوسری بات یہ ہے کہ ماورائی انداز میں کسی غیر مرئی حقیقی یا غیرمرئی موہومہ شخصیت سے مدد مانگناصیح نہیں ہے۔غیرمرئی حقیقی سے مرادفر شتے اورغیرمرئی موہومہ سے مراد دیوی دیوتا (gods and godesses) ہیں جولوگوں کے ذہن کی پیداوار ہیں ۔ بیسب غیر مرئی ہیں اور لوگوں نے ان کو پوجنے کے لیے ان کی تصویریں بنالی ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ ہم نے بیہ جوتصویریں' مجسمے اور بت بنائے ہیں بیہ صرف توجہ کے ارتکاز کے لیے ہیں تا کہ ہم میسوئی ہے مراقبہ کرسکیں' ہمیں بھی پتا ہے کہ ان بتوں میں کچھنہیں ہے۔ایک عام جاہل دیہاتی بے جارہ یہی سمجھتا ہوگا کہ ان بتوں میں ہی سب کچھ ہے' یہی ہمارے معبود ہیں' لیکن جو پڑھے لکھے اور تعلیم یافتہ ہندو ہیں اُن کاعقیدہ یہی ہے کہ یہ بت کچھ کر سکنے کے قابل نہیں ہیں۔ بھارت کا سابقہ صدر ڈ اکٹر رادها کرش جو بہت بڑافلٹی تھا' اس کی دوضخیم جلدوں پرمشمل ایک کتاب'' انڈین فلاسفیٰ 'ہے۔اس میںاس نے لکھاہے کہ ہم ان بتوں کو بااختیار نہیں سمجھتے' پیتو صرف توجہ کوم تکز کرنے (concentration) کے لیے ہم نے ان کو بنایا ہے تا کہ ان کے ساتھ ا یک ذہنی اور روحانی رشتہ قائم کر کے گیان دھیان اور یک سوئی حاصل کرسکیں ۔

ہبرحال میں نے بتایا کہ غیر مرئی حقیقی اور غیر مرئی موہومہ سے مدد مانگنا صحیح نہیں ہے۔غیرمرئی حقیقی میں فرشتے بھی ہیں۔ہمیں معلوم ہے کہ ہمارے ساتھ ہروقت کراماً و اربعین نُووی کی کاریدی ( 462 کاریدی در فطابات جمعہ کمی

کاتبین موجود ہیں' لیکن میں ان سے بینیں کہہ سکتا کہ ذرا میری بیہ شکل دور کر دو۔ بیہ شرک ہوجائے گا۔اس طرح بہت سے فرشتے اس وقت ہمارے اس مجمع کوہمی گھیرے ہوئے ہیں۔حضور مُنافِیْنِم کی حدیث ہے:

((مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوْتِ اللَّهِ تَعَالَى يَتْلُوْنَ كِتَابَ اللَّهِ وَيَتَدَارَسُوْنَهُ بَيْنَهُمُ الاّ نَزَلَتُ عَلَيْهِمُ السَّكِيْنَةُ وَغَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَتَعَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَفَّتُهُمُ الْمَلَائِكَةُ وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيْمَنْ عِنْدَةً)) (١)

''اللہ تعالیٰ کے گھروں میں ہے کسی گھر میں جب بھی کچھلوگ جمع ہوتے ہیں' قرآن کو پڑھنے پڑھانے اور سجھنے سمجھانے کے لیے تو آسان سے ان پرسکینٹ نازل ہوتی ہے' اور رحمت ان پر چھا جاتی ہے' اور فرشتے ان کے گر دگھیرا ڈال دیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ان کا ذکر اُن ( یعنی ملائکہ مقرّبین ) سے کرتا ہے جو اُس کے پاس ہیں۔''

الله تعالی فرشتوں سے فرماتا ہے کہ اے فرشتو! تم کہتے تھے نا کہ بیآ دم جس کو میں خلیفہ بنار ہاہوں بید دنیا میں فساد مجائے گا' دیکھومیرے بندے تو میراذکرکررہے ہیں۔ بہرحال فرشتے موجود ہیں اور ان پر ہماراایمان بھی ہے' کیکن ان سے مدنہیں مانگی جاسکتی۔ ویوی دیوتا: ایمان بالملائکہ کی بگڑی ہوئی شکل

ر اس میں میں نوٹ کرنے کی بات یہ ہے کہ اصل میں یہ جو دیوی دیوتا gods)

and godesses) بنا لیے گئے ہیں یہ بھی ایمان بالملائکہ کی بگڑی ہوئی شکل ہے۔اللہ
اللہ کام کے اوپر مامور کیا ہوا ہے۔مثلاً کوئی

تعالیٰ نے ملائکہ میں سے ہرایک کوالگ الگ کام کے اوپر مامور کیا ہوا ہے۔مثلاً کوئی پہاڑوں کا فرشتہ ہے'کوئی بارش کا فرشتہ ہے' مختلف فرشتوں کے ذھے مختلف کام ہیں۔ انہوں نے انہی فرشتوں کوا پنا دیوتا بنالیا۔اُن کو خلطی بیگی کہ انہوں نے سمجھ لیا کہ فرشتوں کوان کاموں میں اختیار حاصل ہے' جبکہ ہمارا ایمان ہے کہ فرشتوں کو کوئی اختیار نہیں ہے۔ان کے بارے میں قرآن مجیدواضح طور پر فرمادیا گیا ہے: ﴿ ..... لَا يَعْصُونَ اللّٰهَ

<sup>(</sup>١) سنن ابي داوِّد كتاب الصلاة ؛ باب في ثواب قراءة القرآن

و اربعین نؤوی کی کرد کرد (463 کرد کرد) و اربعین نؤوی کی کرد کرد (463 کرد کرد)

مّا اَمَوَهُمْ وَيَفْعَلُوْنَ مَا يُوْمَرُوْنَ ﴿ (النحريم) ' ..... (فرشتے ) الله كَتَم كَى نافر مانى نہيں كرتے اوروہ وہى كرتے ہيں جوانہيں حكم ديا جاتا ہے ''۔ان كا اپنا كوئى اختيار نہيں ہے۔ بس يہ باريك ساپردہ ہے جس سے صرف نظر كرنے ہے '' ايمان بالملائك'' ' بگڑ كر ديويوں اور ديوتاؤں كی شكل اختيار كرگيا۔ عرب كے لوگوں نے ان كوخداكى بيٹياں بنا دُالا۔ان كے نام پرانہوں نے لات 'منات اور غرنى بناڈ الے۔ يہ سبمؤنث نام ہيں اوران كے نام پرانہوں اللہ كى بیٹیاں ہیں۔

#### اولیاءاللہ سے مدد مانگنا

غیر مرئی حقیقی کے بارے میں جو بات میں نے آپ کے سامنے ابھی بیان کی وہ متنق علیہ ہے کہ فرشتے موجود ہیں' مگران سے مدنہیں مانگی جاسکتی۔اس بارے میں ایک بات مختلف فیہ ہے اور وہ میر کہ غیر مرئی حقیقی میں فرشتوں کے ساتھ ساتھ اولیاء اللہ کی ار واح بھی شامل ہیں۔اگرامام الہندشاہ ولی الله د ہلوی ﷺ کا پیقول نہ ہوتا تو میں مجھی اں کوشلیم نہ کرتا کہ اللہ تعالیٰ اپنے بڑے محبوب بندوں کے انتقال کے بعدان کی ارواح کوبھی فرشتوں کے درجہ اسفل یعنی سب سے نیلے در ہے کے فرشتوں میں شامل کر لیتا ہے اور پھروہ ارواح بھی اللہ کے احکام کی تنفیذ فرشتوں کی طرح کرتی ہیں۔اب پیمختلف فیہ مئلہ ہے سب کے نزدیک متفقہ ہیں ہے کیونکہ اس کے لیے ہمیں قرآن مجیدے کوئی دلیل نہیں ملتی لیکن شاہ ولی اللّٰہ کہہ رہے ہیں تو ہم اسے یکسرنظر انداز بھی نہیں کر کیتے ۔ اس اختلاف کے باوجوداس بات میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہان کوبھی پیارانہیں جائے گا اوران سے مددبھی طلب نہیں کی جائے گی ۔وہ بے شک اللہ کی سول سروس کے اندر بھرتی ہو گئے' کیکن وہ بااختیار نہیں ہیں-- ہمارے ہاں بھی سول سروس کے کیڈرز (cadres) ہیں' جیسے ریو نیو کے محکمے میں آپ بٹواری سے چلیں گے تو گر داور'اس سے اویر نائب تخصیل دار' پھرمخصیل دار اور پھراس سے اوپر کے عہدے ہیں ۔ اس طرح فرشتوں کے بھی درجے ہیں: طبقہ اسفل طبقہ اعلی --- اگر اللہ تعالی اپنے نیک بندوں کی ارواح کوبھی اپنی سول سروس میں شامل کر دے تو ہمیں کیااعتراض ہےاور اس کو ماننے

رون روی بی مسلسل مدو ما نگنا د نیوی کام میں مسلسل مدو ما نگنا

و بیون کا م یں نے قبل ازیں یہ بتایا تھا کہ مادی قوانین کے تحت د نیوی کا موں میں ایک دوسرے سے مدوما تی جاستی ہے کئین اس کا بھی ایک درجہ ہے۔ آپ نے د نیوی قوانین کے تحت کی تخص سے ایک کام کہا۔ فرض سیجئے آپ کس سے کہتے ہیں کہ فلال جگہ برمیری ۔ فارش کر و یجے ۔ میرا یہ مسلہ صد فیصد درست ہے کہتی میرا تدعا علیہ یا میرا برمیری ۔ فارش کر و یجے ۔ میرا یہ مسلہ صد فیصد درست ہے کہتی میرا تدعا علیہ یا میرا برمیان نے دوری سفارش فراہم کر لی ہے تو آپ بھی میری بات وہاں پر رکھ دیں ۔ اچھی شفاعت کے اندراللہ تعالیٰ نے اجر و تواب رکھا ہے کو سورۃ النہاء میں آیا ہے : ﴿ مَن يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً یَّدُنُ لَّهُ نَصِیْبُ مِیْنَ کُونِ اللہ میں آیا ہے : ﴿ مَن يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً یَکُنُ لَّهُ نَصِیْبُ مِیْنَ کُن اللہ کہ است کی سفارش کر ہے تو اس کو اس (کے تو اب) میں کیا میں سے حصہ ملے گا' ۔ اب آپ کے ایک دفعہ کہنے پراس نے آپ کا کام نہیں کیا' میری دفعہ آپ نے اسے بھر وہی کام کہا تو اس خمن میں ایک بزرگ کا ایک قول میں آپ کو بتا رہا ہوں کہ اب یہ ایک در جے میں شرک ہو جائے گا۔ ایک دود فعہ تو ٹھیک ہے کی اس کے ایک میں ہے اور یہ شرک خفی ہوجا ہے گا۔ تو یہ با تیں بھی میں ہے اور یہ شرک خفی ہوجا ہے گا۔ تو یہ با تیں بھی کہ آپ کے تو یہ با تیں بھی کہ آپ کے کہ آپ کی خیرای کے ہاتھ میں ہے اور یہ شرک خفی ہوجا ہے گا۔ تو یہ با تیں بھی کہ آپ کے کہ آپ کی خورای کے کہ آپ کے کہ کے کہ کو کو کو کھ کو کہ کو کو کے کہ کو کو کو کھ کی کو کھ کو کو کے کہ کو کیا کہ کی کی کو کھ کے کو کہ کو ک

و اربعین نووی کی دور 465 کا دور دایات جمعہ کا استان میں اور کا ایک کا دور کار کا دور ک

سیحضے کی ہیں۔بعض اوقات آ دمی کسی کے پیچھے پڑ جاتا ہے اورمسلسل کہتار ہتا ہے' جس سے پیظا ہر ہوتا ہے کہ اس کے ذہن میں بیہ بات بیٹھ گئی ہے کہ اس کی بھلائی ای شخص کے ہاتھ میں ہے۔

#### رسول الله منَّا يَّنْظِمُ كَي چِندُ فَسِيحَتِير

اس تمہید کے بعداب ہم حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔حضرت ابن عباس ﷺ فرماتے ہیں: کُنْتُ خَلُفَ النَّبِيّ عَلَيْنِهِ يَوْمًا ''ايك دن مِن نبي اكرم مَالَيْنِمُ كَ يَحِيمِ تھا''۔ بیچیے ہونے سے کیا مراد ہے؟ گمانِ غالب ہے کہ سواری پر بیچیے بیٹھا تھا جس کو ر دیف بھی کہتے ہیں' یا یہ بھی ہوسکتا ہے کہ چلتے ہوئے پیچھے چل رہے ہول۔اس كيفيت مين حضورمنا في إن ان سفر ماي: ((يا غُلاهُ النَّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ)) "ات لڑ کے! میں تہہیں چند کلمات کی تلقین کرتا ہوں( لیعنی چند تصیحتیں کرتا ہوں)''۔ یہ حضور مَنْ اللَّيْنَامُ كاطريقه تربيت اورتعليم وتزكيه تقا- و مال كو ئي مدر سے نبيں تھے و ہاں كو ئي درس وتدريس كمحفلين نهيس ہوتی تھیں محفل تو ہفتہ میں ایک ہی ہوتی تھی اور وہ جمعہ کا اجتماع ہوتا تھا۔ باتی حضور مُنافِیْظِ کی صحبت ہے فجر کی نماز کے بعد آئے بیٹھے ہیں تو صحابہ بھی بیٹھ گئے' کچھ گفتگو ہور ہی ہے۔ اس میں تربیت' ای میں تعلیم اور اس میں تز کیہ ہوتا تھا۔ ضربیں مارنے کے لیے علیحدہ قتم کے حلقے نہیں ہوتے تھے۔ پیتوسب مانتے ہیں کہیہ بہت بعد کی ایجاد ہے'اس لیے بیرمسنون نہیں ہیں۔ بہرحال حضور مُنْ کُلِیْزُ نے فر مایا: اے ہیں اور عمر میں بہت جھوٹے ہیں اس لیے آئے نے انہیں یا عُلَامُ اے خطاب فرمایا۔) میں تنہیں چند باتیں سکھا تا ہوں' توجہاورغور سے سنواورانہیں حرزِ جان بنالو!

پھلی فصیحت: پہلی بات آپ مُن الله اَن الله یَحْفظ الله یَحْفظ الله یَحْفظ ک) ''الله کی حفاظت سے کیامراد ہے؟ عام طور پریہ مجھا گیا ہے کہ اللہ کے احکام کی حفاظت کرؤبایں طور کہ اللہ کا کوئی حکم ٹوٹے نہ

و اربعین نؤوی کمی می دو 466 کی دری فطابات جمع کهی

پائے اس کا فائدہ یہ ہوگا کہ وہ تمہاری حفاظت کرے گا۔ اس کا ایک مفہوم یہ بھی ہوسکتا ہے کہ اللہ کو این فائدہ یہ ہوگا کہ وہ تمہاری حفاظت کرے گا۔ اس کا ایک مفہوم یہ بھی ہوسکتا دو تو اللہ تعالیٰ تمہاری حفاظت کرے گا اور تمہیں یاد رکھے گا۔ جیسے سورۃ البقرۃ میں ارشاد فر مایا: ﴿ فَاذْ كُورُ خُمْ ﴾ (آیت ۱۵۲)'' پستم مجھے یادر کھو میں تمہیں یاد رکھول گا''۔ حدیث قدی میں بھی یہ الفاظ آئے ہیں۔ رسول اللہ مُلَّا ﷺ این کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

((أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِی بِیْ وَأَنَا مَعَهُ حِیْنَ یَذُکُورِیْ، فَإِنْ ذَکُورِیْ فِی نَفْسِهِ
ذَکُو تُهُ فِیْ نَفْسِیْ، وَإِنْ ذَکَونِیْ فِیْ مَلَإِ ذَکُوتُهُ فِی مَلَإِ خَیْرِ مِنْهُمْ)) (۱)
ذمیں این بندے کے گمان کے ساتھ ہوں۔ جب وہ مجھے یادگرتا ہے میں اس
کے ساتھ ہوتا ہوں۔ اگر وہ مجھے اپنے دل میں یادکرتا ہے تو میں بھی اسے اپنے
دل میں یادکرتا ہوں اور اگر وہ مجھے کی جماعت میں یادکرتا ہے تو میں اس سے
بہتر جماعت کے سامنے اسے یادکرتا ہوں۔''

الله تعالیٰ کی محفل ملاءاعلیٰ میں ملائکہ مقربین کی ہے۔امیر خسر و نے پتانہیں کس کیفیت میں بیشعر کہا ہے:۔

> خدا خود میر محفل بود اندر لا مکال خسرو محد سمع محفل بود شب جائے که من بودم

لیمنی رات میں جہاں تھا وہ تو لا مکاں کی محفل تھی اوراس محفل میں میرمحفل اللہ تعالیٰ تھا اور میم محفل محمد رسول اللہ مگان تھا۔ بہر حال اللہ کوتم اپنے دل میں متحضر رکھو تو اللہ تعالیٰ متہبیں بھی یا در کھے گا۔

ذکراللہ کے معنی ہی استحضار الله فی القلب (اللہ کودل میں حاضر کرنا) ہیں اور جنہیں ہم ذکر سمجھ بیٹھے ہیں وہ تو ذکر کے ذریعے ہیں۔ جیسے نماز کے بارے میں فرمایا گیا:﴿وَاقِمِ الصَّلُوةَ لِلِهُ تُحرِیُ ﴿ ) (طاہ ) ''اور نماز قائم کرومیری یاد کے لیے''۔ چنانچہ

 <sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ابواب الدعوات باب في حسن الظن بالله عزو جا\_

نماز ذکرِ اللّی کا ذریعہ ہے۔ یہ علیحدہ بات ہے کہ آپ نے عشاء کی سترہ رکعتیں بھی پڑھ کی ہوں اور رب کی یا د آپ کو پھر بھی نہ آئی ہو۔ اس کا مطلب توبیہ ہے کہ آپ ایک مکینیکل انداز میں اُٹھک بیٹھک کر رہے ہیں اور آپ کی زبان سے (شیپ ریکارڈر کے انداز میں) نماز کے الفاظ نکل رہے ہیں 'لیکن آپ کے شعور اور دل کی گہرائی سے ان کا کوئی رابطہ ہے ہی نہیں۔ دہ ذکر تو نہیں ہوا' ہاں نماز فرض تھی تو آپ کا فرض اوا ہو گیا۔ لہذا رابطہ ہے ہی نہیں ہو ذکر کے ذرائع ہیں۔ زبان سے اللّہ اللّه' سجان اللّه سجان اللّه سجان اللّه کی میں ذکر حاصل ہوجائے۔

دوسرى نصيحت: رسول اللهُ مَا اللهُ مَ

زیرمطالعہ حدیث کے حوالے سے یہ یا در کھے کہ اس حدیث کو بہت سے محدثین نظل کیا ہے۔ یہ متن جس کا ہم مطالعہ کررہ ہیں بیامام ترفدی کی نقل کردہ روایت کا ہے اوران کا قول ہے کہ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ اس متن کے علادہ ایک ادر متن بھی امام نوری نے اپنی '' اربعین' میں درج کیا ہے ادرائس دوسرے متن میں بیان کی گئی پہلی بات دہی ہے جو یہاں بیان ہوئی ہے 'بس ایک لفظ کا فرق ہے۔ آپ مُنافِّلِهُ نے فرمایا: ((احْفَظِ اللّٰهُ تَحِدُهُ اَهَاهَكَ)'' تو اللّٰه (کے احکام) کی حفاظت کر پس تو اسے اپنے سامنے پائے گئی' سے دہاں تُجَاهَكَ تھا' یہاں اَهَاهَكَ ہے۔ مطلب ایک ہی ہی ہے: ''اپنے سامنے بائے گئی' سے دہا کہ وہ تو دل میں ہے جب چاہواس سے خاطب ہو جا و 'جب چاہواس سے خاطب ہو جا و 'جب چاہواس سے خاطب ہو جا و 'جب چاہواس سے دعا کر داور جب چاہواس سے مانگو۔ جسے کی نے کیا خوب کہا ہے: ۔۔۔ حلی ہواس سے دعا کر داور جب چاہواس سے مانگو۔ جسے کی نے کیا خوب کہا ہے: ۔۔ حلی ہواس سے تصویر یار

رن کے بیے میں ہے۔ جب ذرا گردن جھکائی دیکھ لی!

چنانچِہور اُق میں فرمایا گیا: ﴿ وَنَحُنُ اَقُوَبُ إِلَیْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَدِیْدِ ۞ '' اور ہم تواس کی رگِ جان ہے بھی زیاد وقریب ہیں'' لیعنی اللہ تو تمہارے دل میں موجود ہے'لہٰذاتم اینے دل میں اسے تلاش کرد۔وہ جو بیدل نے کہا ہے :۔

#### ستم است گر موست کشد که به سیرِ سروروسمن در آ! تو زغنچ کم نه دمیدهٔ در دل کشا به چمن در آ!

یعنی بڑے ستم کی بات ہے کہ تم اپنی خواہش پوری کرنے کی خاطر باغیچے میں جاؤ اور پھنی بڑے ستم کی بات ہے کہ تم اپنی خواہش پوری کرنے کی خاطر باغیچے میں جاؤ اور پھولوں کی سیر کروئی غیچے ہے کم باصلاحیت نہیں ہوئتم تو خودایک پھول ہو'اللّٰد کا بنایا ہوا اشرف المخلوقات پھول تم اپنے دل کا درواز ہ کو کھولواوراس کے اندر جو چمن آباد ہے اس کی سیر کرو! وہ کیا ہے؟ وہ روح ہے۔ قلب مسکن ہے روح کا!

تيسرى فصيحت: رسول اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ اللَّهَ))''جب ما نگوتو الله ہے مانگو''۔غیر الله کے سامنے دستِ سوال مت دراز کرو۔ د نیوی قواعد وقوانین کے تحت کسی ہے مدد مانگنا یا مدد چا ہنا حرام نہیں ہے البتہ پیضرور ہے کہ اگر آپ اس پراصرار کریں گے تو اس میں شرک کی بدیو پیدا ہوجائے گی ۔لیکن عام حالات میں باہم سوال کرنے اور مدد کرنے پر دنیا قائم ہے۔ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کےساتھ ہی بید نیا چل رہی ہے کیکن او نچامقام یہ ہے کہسوائے اللہ کے کسی ہے سوال مت کیا جائے۔ یہاں تک کہ جوتے باندھنے کا تسمہ بھی اگر آپ کو درکار ہے تو وہ بھی اللہ سے مانگو۔کیا پتااللہ تعالیٰ کسی کے دل میں ڈال دےاوروہ آ کرتمہیں تسمہ پیش کر دے۔جواللہ تعالیٰ کے ساتھ لولگا کررکھنے والے ہیں ان کے ساتھ بسا اوقات ایسے واقعات پیش آتے ہیں کہ دل میں ایک بات آئی اورای وفت کی شخص نے آ کروہ بات پوری کردی۔اس کی وجہ پیہے کہلوگوں کے دل اللہ کی دوانگلیوں کے مابین ہیں' وہ جب عامتاہے پھیردیتاہے۔ کیا پتااللہ تعالی کسی فرشتے کوانسانی شکل میں بھیج دے جوآپ کی تکلیف کور فع کردے یا آپ کی ضرورت کو بورا کر دے۔ لہذا اُسی سے مانگو کسی اور ہے مت مانگو۔ یہی توحید کا اُت اُباب ہے۔

چوتھی نصیصت: الَّی بات آبِ اللَّهِ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُل

و اربعین نؤوی کم محد می ( 469 می می در خطابات جمعہ کھی

آ جا کمیں گے جومیں نے ابتدامیں بیان کیے۔لہٰدااستمداد'استعانت'استدعا'استغاثہ'یہ سب صرف اور صرف اللّٰدہے ہو۔

اسلام کی جڑ ایمان ہے۔ یعنی اسلام کا جوخار جی نظام عمل ہے جا ہے انفرادی اعمال ہوں یا جمّا کی ان سب کی روحِ رواں ایمان ہے اور ایمان کا خلاصہ اور لُتِ لُباب ایمان باللّٰہ ہے۔ ویسے تو ایمان میں ایمان باللّٰہ ایمان بالاّ خرۃ ایمان بالملا کہ ایمان باللّٰہ ایمان باللّٰہ ہے۔ ویسے تو ایمان میں ایمان باللّٰہ ایمان باللّٰہ ہے۔ اور روح بالرسل 'ایمان بالکتب اور ایمان بالقدر شامل ہے کین ایمان کا لُتِ لُباب اور روح در ایمان باللّٰہ کے اور کی چیز کا در کرنہیں ہے۔ کی وجہ ہے کہ 'ایمانِ جمل' میں سوائے ایمان باللّٰہ کے اور کسی چیز کا ذکر نہیں ہے۔

آمَنْتُ بِاللَّهِ كَمَا هُوَ بِاَسْمَائِهِ وَصِفَاتِهِ وَقَبِلْتُ جَمِيْعَ آخُكَامِهِ اِفْرَارٌ بِاللِّسَان وَتَصْدِيْقٌ بِالْقَلْبِ

یہ 'ایمانِ مجل '' ہے 'یعنی اجمالی طور پر ایمان اس کا نام ہے۔ ہاں'' ایمانِ مفصل' ' یعنی تفصیلی طور پر ایمان ہے : تفصیلی طور پر ایمان ہے ہے:

آمَنْتُ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتَبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى وَالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ

الغرض اسلام كاسار انظام عمل ، چاہانفرادى اعمال ہوں يا اجتماعی ان سب كى روح رواں ايمان ہادرايمان كا خلاصہ ہے ايمان بالله اور پھرايمان بالله كا اصل حاصل وہ ہے جو زريمطالعہ حديث ميں آر ہا ہے۔ ليمن ايمان بالله كے دو تقاضے ہيں: (i) عبادت صرف الله كى اور (ii) استعانت صرف اس ہے۔

پانچویں فصیحت: زیر مطالعہ حدیث کے دوسرے متن میں ان چار باتوں کے علاوہ ایک اورا ہم بات کا تذکرہ ہے۔رسول الله مُنَاتَّيْنِ نِے فر مایا: ((تَعَوَّفْ اِلَى اللهِ فِی علاوہ ایک الله فِی الشِّدَّةِ))''کشادگی کے وقت میں تم اللہ کو یا در کھوتو وہ تنگی کے وقت میں تم اللہ کو یا در کھوتو وہ تنگی کے وقت میں تمہاری مدوفر مائے گا۔ ویسے تو ہم حالت میں تمہاری مدوفر مائے گا۔ ویسے تو ہر حالت میں اللہ کو یا در کھنا چاہے' لیکن رسول اللہ کا اللہ تا تھوسی طور پر کشادگی اور

و اربعین نؤوی کی در 470 کار خطابات جمعہ کی ا

خوشحالی کے اوقات میں اللّٰہ کو یا دکرنے کی تلقین فر مائی ۔اس بارے میں بہا در شاہ ظفر کےاشعار میں سے بہت زبر دست شعرہے : \_

ظَفَر آ دی اُس کو نہ جانبے گا' ہو وہ کتنا ہی صاحبِ فہم و ذکا جے عیش میں خوف خدا نہ رہا!

لہذا کشادگی کی حالت میں اللہ کی طرف رجوع کیے رکھنا چاہیے۔اس کا فاکدہ یہ ہوگا کہ جب تمہیں کوئی تکلیف تمہارے جب تمہیں کوئی تکلیف ہوگی تو وہ آکر ہے گئی کتا سان کردےگا۔ اگر کوئی تکلیف تمہارے مقدر میں لکھ دی گئی ہے تو وہ آکر ہے گئی لیکن اللہ تعالی اس کی شدت کو کم کر دےگا۔ ایک ہی چیز ہے جس کوایک انسان بہت شدت کے ساتھ محسوس کر رہا ہے اور دوسرا اس تکلیف کو اتنی شدت سے محسوس نہیں کر رہا ۔اس کی وجہ سے کہ اللہ تعالی نے اس دوسرے شخص کے لیے اس تکلیف کی شدت میں کمی کردی ہے۔

#### نفع ونقصان كاما لك صرف الله ہے!

زیر مطالعہ حدیث کا آخری کھڑا تقدیرے متعلق ہے جبکہ تقدیر کا تفصیلی بیان حدیث کے مطالعہ میں بھی گزر چکا ہے۔ حدیث بہت عظیم حدیث ہے اور اس کے مطالعہ میں بھی گزر چکا ہے۔ حدیث بہت عظیم حدیث کی ابتدا میں انسان کی حقیقت کا بیان ہے اور آخر میں ایمان بالقدر کا تذکرہ ہے۔ جبکہ زیر مطالعہ حدیث میں تقدیر کا موضوع دوبارہ آرہا ہے۔ رسول الله کا فیائے خضرت ابن عباس سے فرمایا:

میرے بیخ میرے بیخ اے عزیز! ((اعکلم آن الاُ مَنَّة کُو اجْتَمَعَتْ عَلَی اَنْ یَنْفَعُولُا اِللّه بَشَیْء قَدْ کَتَبَهُ اللّه کُلک) ''جان لؤاگر سب لوگ جمج ہوکر تمہیں کی فی فی نہیں پنچا سے مگر وہی جمج ہوکر تمہیں کی فی فی نہیں پنچا سے مگر وہی جو تمہیں کی فی نہیں پنچا سے مگر وہی جو تمہیں کی فی نہیں پنچا سے مگر وہی مطابق ہی سلے کہ انسان کو اس کی نقدیر کے جو تمہیں کی فی نہیں سب لوگ مل کر یہ مطابق ہی سے گانو پر غیراللہ سے ما نگنا تو فعل عبث ہوگیا' اس لیے کہ ان کے اس کو ہی سب لوگ مل کر یہ جو ہیں کہ تہیں کوئی نفع بہیں ۔ البتدا یہ جان کو اس بات پر یقین کر لو کہ اگر دنیا کے سب لوگ مل کر یہ چوا ہیں کہ تہیں کوئی نفع بہیں کوئی نفع بہیں کوئی نفع بہیں کوئی نفع نہیں پہنچا سے سوائے اس

کے جواللہ نے تمہارے لیے لکھ دیا ہے۔

آ پ انداز ہ سیجیے کہ جس مخص کا یقین اس سطح کا ہوتو اس میں کتنا اِستغناء ہوگا۔ پھر وہ کسی کے سامنے بیشانی نہیں رگڑ ہے گا' ہاتھ نہیں پھیلائے گا' اپنی عزتِ نفس کو تصلی پر ر کھ کر پیش نہیں کرے گا۔صاف ظاہر ہے کہ اگر آپ نے کسی سے سوال کیا تو آپ نے ا پی عزتِنف اس کے سامنے پیش کروی۔اب وہ چاہتواس کا پچھ لیا ظاکر لے جا ہے تو آپ کی عزتِ نفس کو خلو کر مار دے ۔ لہذا جب بھی مانگو تو صرف اللہ ہے مانگواور مد دہمی صرف ای سے طلب کر واس لیے کہ نفع پہنچانے کا ما لک صرف اور صرف اللہ ہے ٔ جبکہ تمام لوگ مل کربھی تمہیں وہ نفع نہیں پہنچا کتے جواللہ نے تمہار بےمقدر میں لکھا ہی نہیں۔ آ كرسول السُّنَا لَيْنَا لَيْ عَرِما يا: ((وَإِنِ اجْتَمَعُوْ اعْلَى أَنْ يَّضُوُّ وُكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُوُّونَ إِلاَّ مِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ)) "اورا كرسب ل كرجابين كهتهين كوئي نقصان پہنچادیں تو وہ تمہیں کچھ نقصان نہیں پہنچا سکتے مگرا تناہی جواللہ نے تمہارے لیے لکھ دیا ہے''۔اگرانسان میں اس بات کا یقین پیدا ہوجائے تو پھرخوف کی جڑ کٹ جائے گی' اس لیے کہ بیخون اور حزن د دنوں سے نجات ولانے والی شے ہے۔ جو حقیقی مؤمن ہے وہ الله كا ولى ہے اور اولياء الله كے بارے ميں الله تعالى خود فرماتا ہے: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيّآءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞﴾ (يونس) ' 'من ركھوكہ جواللہ كے دوست ہیں ان کونہ پچھ خوف ہوگا اور نہ وہ غمنا ک ہوں گے ''

جان لیجے کہ اولیاء اللہ کوئی علیحہ و مخلو تنہیں ہے ان کے سر پرسینگ نہیں ہوتے ۔ یہ بھی انسان ہی ہوتے ہیں کیکن عام لوگوں سے ان کا فرق یہ ہے کہ یہ حقیقی مؤمن ہوتے ہیں۔ ان اعتبارات ہے جوآج ہم پڑھ رہے ہیں اگر کسی شخص کا ایمان اس در ہے کو پہنچ گیا ہے تو وہ اللہ کا ولی ہے اور اسے کسی بات کا خوف نہیں ہوگا۔ اس لیے کہ اسے یہ یقین ہوگا کہ کسی کے ہاتھ میں میرے نفع وضرر کا کوئی اختیار ہے ہی نہیں اگر اللہ نے میرے لیے پچھ نقصان لکھ دیا ہے تو وہ ہو کر رہے گا۔ میں کسی کی لاکھ منت ساجت کروں جو اللہ نے میرے لیے کہ نقصان لکھ دیا ہے تو وہ ہو کر رہے گا۔ میں کسی کی لاکھ منت ساجت کروں جو اللہ نے میرے لیے کہ نقصان کسی دیا ہے تو وہ ہو کر رہے گا۔ بین کسی کی لاکھ منت ساجت کروں وارائی نے میرے لیے کہ نوٹ کسی کے سامنے گڑ گڑ اور ک

ور اربعین بنووی کمی میں میں 472 میں میں خطابات جمعہ کہی کا ہے کو کسی کے سامنے جگ ہنسائی کراؤں۔ای طرح اگر کسی کے ہاتھ میں میراخیر ہے ہی نہیں تو کا ہے کو میں اس کی خوشا مدکروں!

حدیث کے آخر میں رسول اللّه مَنَّا اللّهِ عَلَیْهُ نَے فرمایا: ((رُفِعَتِ الْاَفْلَامُ وَجَفَّتِ الْصَحْفُول ( کی سیابی) ختک ہو الصَّحْفُ ) '' (دیکھونو جوان!) قلمیں اٹھا لی گئی ہیں اور صحفوں ( کی سیابی) ختک ہو چکی ہے'۔ یہ ہاللّہ کا وہ علم قدیم جس میں ہر شے لکھ دی گئی ہے اور اس کے قلم اٹھا لیے گئے ہیں۔ جیسے آپ کومعلوم ہے کہ تین گھنٹے کا امتحان ہوتا ہے اور وقت ختم ہوتے ہی امتحان گاہ میں متحن کی آ واز گونجی ہے: "!stop writing" تو اس پر قلم رک جاتے ہیں۔ اس طرح تقدیر لکھنے والاقلم بھی اب اٹھالیا گیا ہے اور جن صحفوں پر تقدیر لکھی گئی ہے وہ خشک بھی ہوگئے ہیں۔ اب ان میں کسی قسم کا کوئی ردّ و بدل نہیں ہوسکتا۔

#### ملے گاوہی جو تقدیر میں لکھ دیا گیاہے!

زیرمطالعہ حدیث کے دوسرے متن کے چند جملوں کا تذکرہ پہلے متن کے ضمن میں ہو چکا ہے، جبکہ باتی متن کا بیان ذیل میں کیا جاتا ہے۔۔۔ رسول الله مُنَافِیْنِم نے فر مایا: (وَاعْلَمُهُ أَنَّ مَا اَخْطَالُكُ لَهُ یَكُنُ لِیُصِیْبَكَ)) ''اور جان لو کہ جو چیزتم سے چھوٹ گئ ہے وہ ہرگز تہمیں ملنے والی نہیں تھی''۔ مثلاً آپ نے کسی ملازمت کے لیے ورخواست دی سے وہ ہرگز تہمیں ملنے والی نہیں تھی''۔ مثلاً آپ نے کسی ملازمت کے لیے ورخواست دی مقل ۔ آپ نے اپنی محنت کرلی 'لیکن وہ ملازمت آپ کوئیس ملی ۔ اب آپ افسوس' رنج میں بیٹھے ہوئے ہیں سوچ رہے ہیں کہ فلاں نے بیرکر دیا تھا' فلاں بردی تگڑی سفارش لے آیا تھا' فلاں نے رشوت دے دی تھی' وغیرہ وغیرہ ۔ چھوڑ ومیاں! ان سب سوچوں کو'بس بی یقین کرلو کہ وہ نوکری تمہارے لیے تھی ہی نہیں ۔ کا ہے کوا پے ذبمن کے سفارش لیے آپ کو اور خواہ موغِطن میں مبتلا ہور ہے ہو؟ کسی نے رشوت نہ دی ہواور اندر سے کھیڑی پکا کرخواہ نواہ سوغِطن میں مبتلا ہور ہے ہو؟ کسی نے رشوت نہ دی ہواور آپ ہوگیا اور سورۃ الحجرات میں سوغِطن آپ ہوگیا اور سورۃ الحجرات میں سوغِطن آپ ہوگیا اور سورۃ الحجرات میں سوغِطن کوگناہ ۔۔ تعبیر کیا گیا ہے ۔ فرمایا:

﴿ لَا تَهُمَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوا الْجَتِبُوُ الْكِيْرُا مِّنَ الطَّنِّ فَإِنَّ بَغْضَ الطَّنِّ إِثْمٌ ﴾ (آيت ١٢) ''اے اہل ايمان! بہت زيادہ گمان كرنے سے بچؤاس ليے كه بعض كمان كناه

ٱ كَا آيِ مَنَا لِيُنْزَمِ نِهِ فَرِما إِ: ((وَهَا أَصَابَكَ لَهُ يَكُنُ لِيُخْطِئكَ))'' 'اورجو تكليف تم يرآ گئي ہے وہ بھي بھي تم ہے چو كنے والى نہيں تھى'' \_ بيمكن ہى نہيں تھا كہ وہ تم ير نہ آتی۔انسان سوجتاہے کہ میں پر کرلیتا تو شایدا پیا ہوجاتا' میں نے ٹیکا پہلے لگوالیا ہوتا تو بیاری اس انتہا تک نہ پینچتی۔ بھئی جو ہونا تھاوہ ہونا ہی تھا۔ بیدوہ چیز ہے جس سے انسان یکارت کے . میں تسلیم ورضا پیدا ہوتی ہے۔۔ ہم مجھی تسلیم کی خو ڈالیس گے

بے نیازی تیری عادت ہی سہی!

اے اللہ! جوتو نے حاما وہ مجھے بہرصورت قبول ہے۔ اسی لیے میں نے شروع میں سورۃ التغابن كي بيرآيت تلاوت كي تقي:

﴿ مَا اَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةٍ إِلَّا بِاذُن اللَّهِ \* وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ \* ﴾ '' کوئی مصیبت نہیں آتی گراللہ کے اذن سے اور جواللہ پر ایمان رکھتا ہے تو اللہ اس کے دل کو ہدایت دے دیتا ہے۔''

اں ہدایت ہے مراد ہے شکیم ورضا :۔

نه شود نصیب دشمن که شود بلاک بیغت سر دوستال سلامت كه تو مخبر آزمائي!

اےاللہ! تیری طرف ہے آنے والی ہرمشکل مجھے قبول ہے۔ بظاہراس سے مجھے تکلیف ہورہی ہے کین یقینا اس میں میری کوئی بھلائی ہے۔اس لیے تو فرمایا گیا: ﴿ بِيَدِكَ الْنَحْيُرُ ﴾ (آل عمران: ٢٦) '' (اے اللہ!) تیرے ہاتھ میں تو خیر ہی خیر ہے۔''

م مضمون سورة الحديد (آيت ٢٢ '٢٣) ميں زياده بڑے پيانے پرآيا ہے۔وہاں فرمايا كيا: ﴿ مَا آصَابَ مِنْ مُصِيْبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي آنْفُسِكُمْ ﴾ ( كولَى مصيبت نہیں آتی نہ زمین میں اور نہ تمہاری جانوں میں''۔مثلاً زمین میں زلزلہ آجانا' سیلاب آ جانا' یا زمین کاختنس جانا۔ای طرح کسی کوکوئی بخار ہو گیا' کوئی اور تکلیف ہوگئ ا جا نک و اربعین نؤوی کم عصر ۱۹۲۸ عصر خطابات جمد کمی

معلوم ہوا کہ ان صاحب کو کینسر ہے اور کینسر بھی اب تیسری سٹیج پر پہنچ چکا ہے۔ بیسب پچھ اللّٰہ کے علم قدیم میں پہلے سے لکھا ہوا ہے۔﴿ إِلاَّ فِنْ كِتَابٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ نَّبْرَاَ هَا ۖ ﴾'''مگر

اللہ سے اللہ ہے اس ہے ہے تھا ہوا ہے۔ حرام دی رسب میں حین ان سبواہ ہے۔ ایک کتاب میں درج ہے اس سے پہلے کہ ہم اسے ظاہر کریں''۔اس کا نتیجہ یہ نکلنا چاہیے: ﴿لِیّکَیْلَا تَأْسُوْا عَلَی مَا فَاتَکُمْ ﴾ '' تا کہتم افسوس نہ کرواُس پر جوتم سے جاتار ہے''۔

كوئى عزيز نوت ہوگيايا كوئى مالى نقصان ہوگيا تواس پرافسوس مت كرو\_ ﴿ وَ لَا مَفُوّ مُحوْا بِهَا اللّٰكُمْ ﴾ " ' اور جوالله تنهيس دے دے اس پرمت اتراؤ''

صبرا در مد د ٔ تنگی اور کشادگی مشکل اور آسانی ساتھ ساتھ ہیں!

زیر مطالعہ حدیث کے آخر میں رسول اللّہ کُانِیْ آئے تین اہم حقیقیں بیان فرما کیں۔
پہلی حقیقت آپ کُلِیْ آئے ہے بیان فرمائی: ((وَاعْلَمْ أَنَّ النَّصْوَ مَعَ الطَّبْوِ))''اور جان
لو! اللّه کی مد دصبر کے ساتھ آتی ہے'۔ جو بھی اللّه وحد ہُ لاشریک کی طرف ہے آئے اسے
اس طور سے جھیلو کہ زبان پر کوئی بھی کلمہ شکوہ و شکایت نہ آئے ۔ مولا نامحم علی جو ہرایک
مرتبہ جیل میں گئے تو اُن کی ایک بیٹی بیار ہوئی اور فوت ہوگئی۔ اس کے بعد دوسری مرتبہ
جیل میں گئے تو دوسری بیٹی کو بھی وہی بیاری لگ گئی۔ جیل میں اطلاع ملی تو اشعار کی شکل
میں خط کھا۔ اس کا آخری شعر ہے ہے:۔۔

تیری صحت ہمیں منظور ہے لیکن اُس کونہیں منظور تو پھر ہم کو بھی نہیں منظور

یعنی اے بیٹی! ہم تو چاہتے ہیں کہ تجھے شفا ہو جائے' لیکن اگر اللہ تعالیٰ کو یہ منظور نہیں تو ہمیں بھی منظور نہیں ۔ع ''سرِ تسلیم خم ہے جو مزاج یار میں آئے!''

دوسری حقیقت رسول الله مُنَافِیْزِ نے یہ بیان فر مائی: ((وَ اَنَّ الْفَرَ جَ مَعَ الْکُرْبِ))

''اور تکالیف ومصائب کے بعد کشادگی اور فراخی آتی ہے''۔ فوج کے معنی ہیں: کسی چیز کا
کھل جانا' کشادگی ہوجانا۔ یہ کشادگی' کرب اور تکلیف کے ساتھ دابسۃ ہے اور یہی اللہ
نے دنیا کا قانون بنایا ہے۔ آپ اندازہ کیجے کہ بچے کی ولادت میں ماں کو کتنی تکلیف
اٹھانی پڑتی ہے' لیکن جیسے ہی بچے کولا کر مال کے برابر لٹایا جاتا ہے توماں کی ساری تکلیف

و اربعین نؤوی کی محدی و (475 می در خطابات جمع کمی

ختم ہوجاتی ہےاوراُ ہےا کی عظیم راحت میسر آجاتی ہے۔

تیسری حقیقت آپ مُنْ الله الله النفران الله النفران الم النفران الا النفران الله النه الله النفران النه النفران الله النفران ا

آ خرمیں دعاہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں اس حدیث کے مندرجات پراس کی روح کے مطابق عمل کرنے کی تو فیق عطافر مائے۔آمین یارتِ العالمین!

اَقُولُ قَولِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسُلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00





**21**)

## اسلام میں شرم وحیا (در استفامت کی اہمیت

۲۸/ مارچ ۲۰۰۸ء کا خطاب جمعیر

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

أَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطٰنِ الرَّجِيُمِ ــــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُمِo

فَكَاءَتُهُ إِحْدَىهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِغْيَاءٍ ۚ قَالَتُ إِنَّ آنِ يَدْعُوْكَ لِيَعْزِيكَ آجُرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ۗ فَلَمَّا جَاءَةُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ ۗ قَالَ لَا تَخَفُ ۗ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الطِّلِمِيْنَ ﴿ (الفصص)

قُلْ إِنْ كَانَ الْبَاَوُّكُمْ وَالْبَنَاوُّكُمْ وَإِخْوَالْكُمْ وَازْوَاجُكُمْ وَعَشِيْرَتُكُمْ وَاَمُوالُ إِقْتَرَفْتُمُوْهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضُوْنَهَا اَحْبَ الْيَكُمْ مِّنَ اللهِ وَرَسُوْلِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّضُوْا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِالْمُرِهِ \* وَاللهُ لَا يَهُدى الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ ﴿ (النوبة )

عَنُ آبِيُ مَسُعُودٍ عُقُبَةَ بُنِ عَمُرِو الْاَنْصَارِيِّ الْبَدُرِيِّ وَلَيْهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْتُ : ((للنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النَّبُوَّ قِ الْأُولِي إِذَا لَمْ تَسْتَحْي فَاصْنَعُ مَا شِنْت ) (١)

سیدنا ابومسعودعقبہ بنعمر وانصاری بدری ڈاٹنؤ سے روایت ہے'رسول اللّٰمُ کَالِیُّا ہے فر مایا: ''سابقہ نبوت کے کلام میں سے لوگوں نے جو باتیں پائی ہیں'ان میں سے ایک

یہ بھی ہے کہ جب تم حیا چھوڑ دوتو جودل چاہے کرو!''

عَنُ آبِيُ عَمُرِو ' وَقِيلَ آبِيُ عَمُرَةَ شُفَيَانَ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ ﷺ قَالَ : قُلُتُ : يَارَسُولَ اللَّهِ! قُلُ لِّيُ (١) صحيح البخارى كتاب الادب باب اذا لم تستحى فاصنع ما شفت فِي الْإِسُلَامِ قَوْلًا ' لَا اَسْاَلُ عَنْهُ أَحَدًا غَيْرَكَ ' قَالَ :

((قُلُ آمَنْتُ بِاللَّهِ ثُمَّ اسْتَقِمْ)) (١)

''تم گهوییںاللہ تعالیٰ پرایمان لایا' اور پھراس پر ثابت قدم رہو!''

معزز سامعین کرام!

امام یحیٰ بن شرف النووی بیزید کے مشہور مجموع احادیث 'اربعین نووی' کے سلسلہ وار مطالعہ کے ضمن میں آج دوا حادیث (حدیث ۱۲۰ ور۲۱) ہمارے زیر مطالعہ آئیں گی۔ یہ دونوں احادیث انتہائی مختصر گر اپنے موضوع کے حوالے سے جامع ترین ہیں۔ پہلی حدیث حضرت ابو مسعود عقبہ بن انصاری بدری ڈیٹیز سے مروی ہے جو بدری صحابی ہیں اور ان کا تعلق انصار سے ہے۔ اس حدیث کوامام بخاری نے آئی صحیح میں شامل کیا ہے۔ زیر مطالعہ حدیث اور اس کی تشریح

حضرت ابومسعود ﴿ النَّهُونَّةُ فَرِماتِ بِي كَهِرسول اللّهُ مَنَّا يَّذِهُ لِمَ اللّهُ عَمَّا اَدُرُكَ النّاسُ مِنْ كَلامِ النّبُوَّةِ الْاُولْلَى) ' ' نبوتِ اولى ( يعنی پہلے انبیاء کرام نظیم ) کے کلام میں سے جو چیزلوگوں نے پائی ہے یا جوان کے پاس محفوظ ہے ' — ظاہر بات ہے کہ انبیاء کرام نظیم کا ایک سلسلۃ الذہب ہے اورہم اللّه کے تمام انبیاء ورسل نظیم پرایمان رکھتے ہیں۔ البتہ ان کی تعلیمات میں پھی تحریف بھی ہوئی 'اور پھونسیان کاشکار بھی ہوگئیں کہ لوگوں نے ان کی تعلیمات کو بھلا دیا۔ بہرحال ان کی تعلیمات کے پچھ نہ پچھا اثرات کے اس وقت یعنی دورِ نبوی میں بھی موجود تھے اور وہ حکمت کے موتیوں کی طرح سے لوگوں کے اندرمشہور تھے۔ انہی میں سے ایک موتی وہ ہے جس کی نشاند ہی حضور مُنَافِئِمْ نے فرمائی :

((إذَا لَمُ تَسْتَحْيِ فَاصْنَعُ مَا شِئْتَ ))

"جبتم حيا كاپر ده اڅهادوتو پهرجو چا بهوكرو!"

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب جامع الاوصاف الاسلام

#### خوف اورحیا کامرکز:انسانی د ماغ کااعلیٰ ترین حصه

زیرمطالعه حدیث در حقیقت ایک بهت برسی نفسیاتی حقیقت کی طرف اشاره کرد ہی ہے ۔ حیا کے بارے میں ایک اور حدیث بهت مشہور ہے۔ رسول اللهُ مَا اَللَّهُ مَا اِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّالِمُ اللَّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِلْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا مُلْمُولُولُ مِلْمُلْكُمُ مِلّمُ الل

ای طرح میں آپ کو بتا چکا ہوں کہ انسانی د ماغ کے اندر''سپیچ سنٹر''سب سے بڑا اور اہم ایریا ہے۔ انسان حیوانِ ناطق ہے' اسے اللہ نے نطق کی صلاحیت دی ہے۔ انسان اظہار مافی الضمیر بھی کرسکتا ہے اور دوسرے انسان کی بات بھی سمجھ سکتا ہے۔ گویا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الايمان باب امور الايمان وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان عدد شعب الايمان .....

و اربعین نؤوی کر میں دو (480 عربی دی انسانی د ماغ میں دو نطابات جعه کنی انسانی د ماغ میں دو نطاق وہ چیز ہے جوانسان کو حیوانات سے ممیز کرتی ہے۔ اس کے بھی انسانی د ماغ میں دو علاقے بین ایک بائیں جانب اور دوسرا دائیں جانب۔ ایک کاکام بیہ کہ دو ہی اور کے کلام کو سجھتا ہے اس کی تشری و تجزیہ کرتا ہے اور پھراس کا نتیجہ نکالا ہے جبکہ دوسرے ایریا کا کام بیہ ہے کہ دو خودانسان کے اپنے مائی الضمیر کو واضح کرتا ہے بیان کرتا ہے۔ تو یہ دونوں جھے پہنچ سنٹر کے ہیں۔ لیکن سیر بیرم کا جوسب سے اعلی (highest) حصہ ہے وہ دونوں جھے پہنچ سنٹر کے ہیں۔ لیکن سیر بیرم کا جوسب سے اعلی (highest) حصہ ہے دو

#### حيااورحيات كاخصوصى تعلق

اس من میں نوٹ کیجے کہ حیا کا حیات کے ساتھ خصوصی تعلق ہے' اس لیے کہ حفظ ذات (preservation of the self) سب سے بڑا محرک (motive) ہے اور یہ انسان کی فطرت میں شامل ہے۔ اس کے بعد ہے اپنی نسل کو برقرار رکھنا (preservation of the species)۔ اس کے لیے آ دمی شادیاں کرتا ہے اور پھر اولا داور اپنے کئیے کے سوجھمیلوں کو برداشت کرتا' اس کا بوجھا تھا تا ہے۔ یہ سب اس لیے کرتا ہے کہ اپنی نسل کو برقرار رکھنا' اس کو بچانا اس کے فطری اور جبلی داعیات لیے کرتا ہے کہ اپنی نسل کو برقرار رکھنا' اس کو بچانا اس کے فطری اور جبلی داعیات اور اس کے یہ دوفنا خوف اور حیا (fear & shyness)۔ یعنی خطرہ ہو تو اور اس کے یہ دوفنا شیر آ رہا ہے تو بھا گو دوڑ د۔ یہ خوف ہے۔ اس طرح حیا اور جبجک اس سے اپنا بچاد کرنا' شیر آ رہا ہے تو بھا گو دوڑ د۔ یہ خوف ہے۔ اس طرح حیا اور جبجک میں در حقیقت انسان کے دماغ اور سیر بیرم کے اعلیٰ ترین حصے کا جزو ہے۔

#### شراب كالوّلين الر: حياا ورخوف كاخاتمه

اس خمن میں میں ایک اور حقیقت واضح کرنا چاہتا ہوں۔ دیکھیے 'شراب کا پہلا اثر سے ہوتا ہے کہ بیانسانی د ماغ کی تمام سطحوں (levels) کورفتہ رفتہ ناک آؤٹ کرتی ہے' ایک دم سارے د ماغ کو متاثر نہیں کرتی۔ مثلاً آپ نے تھوڑی می شراب پی لی ہے تو خوف اور جھجک (حیا) دونوں جاتے رہیں گے۔اس سے انسان میں جرائت و بہادری و ادبعین نووی کری ۱۹۵۰ کا ۱۹۸۰ کا این بعد کهی (boldness) پیدا ہوتی ہے۔ چنانچہ شراب پی کرایک مقرر بڑی عمدہ تقریر کرے گا' ورنہ مقرر کوا حساس یا خدشہ ہوتا ہے کہ میری تقریر کا پتانہیں لوگ کیا اثر لے رہے ہوں گے' ول میں اس کا کوئی نداق اڑا رہا ہوگا 'وغیرہ۔ یہ خدشات واحساسات ایک مقرر کوقدم قدم یرروکتے ہیں'لیکن جب جھجک ختم ہوگئ تواب اس کے ذہن سے بیسارے خدشات ختم ہوجا کیں گے اور وہ بہت عمدہ تقریر کرے گا۔اسی طرح اگر کوئی بہت بڑا وکیل ہے تو شراب بی کر جو وہ مقدمے کی پیروی کرے گا وہ بغیر شراب کے نہیں کرسکتا۔اس طور ہے لزائی کا معاملہ ہے۔لیکن میسب اُس وقت ہے جب شراب کی مقدار کم ہو۔اورا گرشراب کی مقدار زیاوہ ہو جائے گی تو بھروہ نجل سطحوں کو بھی متاثر کرے گی اور ڈپریشن پیدا کرے گ ادر پھریہ ڈیریشن د ماغ کے ساری سطحوں کونقصان پہنچا تا چلا جائے گا۔البتہ شراب کا پہلا کام خوف اور حیا کوختم کرنا ہے۔اس ہے مقررا چھی تقریر کرے گا اور شاعرا چھے اشعار کیے گا۔ یہی وجہ ہے کہ سارے کے سارے بڑے شاعرُ غالب ہو یا کوئی اور اس لال بری ہے جى بہلاتے تھے۔اقبال بھی ابتدائی وور میں شراب پیتے تھے۔جگرنے تو خود کہاہے: ۔ سب کو مارا جگر کے شعروں نے ۔ اور جگر کو شراب نے مارا اس لیے کہ شراب تو گویاان کی گھٹی میں تھی' لیکن پھرایک وفت آیا کہ جگرموت سے کا نی یملے تائب ہوئے اور تو بہ کرنے کے بعد پھر جوشا عری انہوں نے کی ہےوہ بڑی نفیس اور بہت روحانی پہلو لیے ہوئے تھی ۔ نیکن بیرحقیقت ہے کہ ان کی جوغز لیں مشہور ہیں وہ تو اُسی شراب نوشی کے دور کی ہیں۔الغرض'خوف اور حیا کے ختم ہونے سے مقرراحیجی تقریر کرے گا'وکیل اچھے ولائل دے گا اور شاعراحچی شاعری کرے گا۔لیکن رفتہ رفتہ شراب کے زیراٹر انسان بالکل ہی نڈراور بے حیا ہوجا تاہے۔

اس اعتبار سے حیا (shyness) بہت اہم شے ہے اس لیے حضور مُلَّا ﷺ نے فر مایا کہ حیا ایمان کا حصہ ہے اور اس کی مزید تشریح میں میں نے بتایا کہ درحقیقت میہ حیات کا جزولازم ہے 'بایں طور کہ انسان اپنی حیات کو بچانے کے لیے خوف اور حیا کے میکنزم کا استعال کرتا ہے۔

و اربعین نؤوی کی در (482 کار شری در فطابات جمع کی

عورت میں حیا کا مادہ زیادہ ہے!

میرخالقِ کا ئنات کی حکمتِ تخلیق ہے کہ اُس کی طرف سے حیا کا مادہ مرد کی نسبت عورت میں زیادہ رکھا گیا ہے۔مردا پنی جسمانی ساخت ٔ اپنی صلاحیتوں اور functions جواہے دیے گئے ہیں'ان کی روہے فعال اور متحرک (active) ہوتا ہے'اقدام کرتا ہے' جبکہ عورت گریز کرتی ہے۔عورت کے نسوانی حسن کا پیر خاصہ ہے کہ وہ گریز کرنے اور اگر عورت میں بھی اقدام آ جائے تو پھراس کی وہ نسوانیت ختم ہوگئی اور وہ بھی مرد ہو گئی۔اس لیے کہ عورت کی خلقت میں شرم وحیاا ورگریز کاعضر ہے۔کوئی بھی معاملہ ہو جا ہے وہ عام طور پرجس کوہم عثق مجازی کہتے ہیں'اس میں بھی اقدام مرد کی طرف سے ہوتا ہے۔مرد طالب ہوتا ہے اورعورت مطلوب ہوتی ہے۔ توبیہ مادہ اللہ تعالیٰ نے عورتوں کے اندر زیادہ رکھاہے اور بیعورت کے نسوانی حسن کا سب سے بڑازیوراورسب سے بڑا حصہ ہے۔ سورة القصص میں اس کا بڑا خوبصور ت نقشہ کھینجا گیا ہے۔ حضرت مویٰ عَالِیْلِا مصر ہے چل کر مدین تک پہنچے ہیں اوراس دوران حضرت موی علیباً نے پوراصحرائے سینا عبور کیا ہے۔کوئی سواری کیا' کوئی شے پاس تھی ہی نہیں' اور بیسانپوں کے جمرا ہواصحرا تھا۔ دیکھئے اللہ تعالیٰ نے حضرت موٹی علیہ کی پر ورش فرعون کے محل میں کروائی تھی۔وہ اس طرح کہ فرعون ہے اولا دتھا' اور جب دریائے نیل میں سے حضرت مویٰ علیہ کا وہ صندوقچہ برآ مدہوا جس میں ان کی والدہ نے اللہ کے حکم کے تحت انہیں ڈال کراہے نیل کے اندر بہادیا تھا تو فرعون حضرت مویٰ علیشہ کو قتل کرنے لگا تھا۔اس لیے کہ وہ پہیان گیا تھا کہ بیاسرائیلی ہے اور وہاں پر ہراسرائیلی بچے کو مار دینے کا قانون رائج تھا۔اس پر اُس کی بیوی آڑے آگئ۔ دوسرے میر کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ کوالی موہنی صورت دی تھی کہ جود کھتا تھا وہ آپ پر فریفتہ ہو جاتا تھا۔اس بارے میں سور ہُ طا میں برے بیارے الفاظ آئے میں:﴿ وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّيِّي ﴾ (آیت ۳۹)" (اے موی ) ہم نے آپ کے اوپراپن محبت کا ایک پرتو ڈال دیا تھا''۔لہذا آپ کی موہنی صورت و مکی کراس کی اہلیہ حضرت آسیہ سلام علیہا جو بنی اسرائیل میں سے تھیں ' حضرت مویٰ علیبیا پر دل و جان سے فریفتہ ہو گئیں اور فرعون کو ان کے قتل کے ارادے سے بازرکھا — اللہ تعالیٰ نے سورۃ التحریم میں اہل ایمان عورتوں کے لیے حضرت آسیہ کی مثال دی ہے۔ فرمایا:

﴿ وَضَرَبَ اللّٰهُ مَثَلًا لِللَّذِيْنَ امَنُوا امْرَاتَ فِرْعَوْنَ ۗ إِذْ قَالَتُ رَبِّ ابْنِ لِيْ عِنْدَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِينُ مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمِلِهِ وَنَجِينِي مِنَ الْقَوْمِ الظُّلِمِيْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا الللللَّاللَّا اللللللّلْمُ الللللَّاللَّهُ الللللَّاللَّاللَّهُ الللللَّاللَّا الللللّلْمُ الللللَّاللَّاللَّاللَّاللَّاللَّالَةُ الللَّا الللَّا الللَّاللَّا الللَّالَةُ اللَّذِي الللللَّالَا اللللَّا اللَّهُ اللّل

''اورمؤ منوں کے لیے (ایک) مثال (تو) فرعون کی بیوی کی بیان فر مائی کہاس نے اللہ سے التجاکی کہا ہے میرے پر وردگار! میرے لیے بہشت میں اپنے پاس ایک گھرینا اور مجھے فرعون اور اس کے اعمال (زشت مال) سے نجات بخش اور ظالم لوگوں کے ہاتھ ہے مجھے کو مخلصی عطافر ہا۔''

چنانچه حضرت آسیہ نے کہا: ﴿ قُرَّتُ عَیْنِ لِیْ وَلَكَ الْا تَفْتُلُوْهُ الْاَ عَسْنَی اَنْ یَنْفَعْنا ٓ اَوْ نَتَخَدُهُ وَلَدًا ﴾ (القصص: ٩) '' یہ میری اور تمہاری آنکھوں کی ٹھنڈک بنے گا'اس کول ننگرنا' شاید یہ تمیں فائدہ پہنچائے یا ہم اسے بیٹا ہی بنالیں'' فرعون اور آسیہ کے مابین بردی موافقت اور اُلفت تھی' چنانچ فرعون نے ان کی بات مان کرید بچه انہیں گود لینے کی اجازت دے دی۔ اس طرح حضرت مولی علینیا وہاں کی بین بیل بردھے۔ اس کے بعد فرعون کے ہاں بھی ایک لڑکا پیدا ہوگیا'اس طرح اب یہ گویا دو بھائی ہو گئے اور دونوں فرعون کے ہاں بھی ایک لڑکا پیدا ہوگیا'اس طرح اب یہ گویا دو بھائی ہو گئے اور دونوں نے بھائیوں کی طرح پرورش پائی ۔ جب فرعون بردھا ہے کو پہنچا تو اُس نے تخت چھوڑ دیا اور اینے سگے بیٹے کواس کا وارث بنادیا۔ اس کے بعد کیا ہوا؟ اس حوالے سے قر آن مجید اور تورات کا بیان ذرامختف ہے۔

قرآن مجید میں مذکورہ کہ حضرت موی اینیا کوایک مخبرنے بیخبردی کہا ہے موی ! بادشاہ کے دربار میں تمہار فیل کے مشورے ہورہ ہیں لہذا یہاں سے نکل بھا گو! ﴿ قَالَ اِنْمُوْمِنِّى إِنَّ الْمَلَا يَاْتَمِرُوْنَ بِكَ لِيَقْتُلُوْكَ فَاخُو جُ إِنِّى لَكَ مِنَ النَّصِحِيْنَ ﴿ ﴾ (القصص) ''اُس نے کہا: اے موی ! (شہر کے ) سردار تمہارے بارے میں صلاح مشورہ بہر حال حضرت موسی غایش سارے صحرا کوعبور کر کے تھکے ماندے 'جو کے بیاسے مدین پنچے اور وہاں انہوں نے دیکھا کہ دولڑکیاں کنویں کے ایک طرف کھڑی ہیں اور اپنے ریوڑ کو پانی پینے سے روک رہی ہیں۔ بکریاں کنویں کے ایک طرف کھڑی ہیں اور وہ انہیں روکتی ہیں۔ حضرت موسی غایش نے بیس کی طرف دوڑتی ہیں اور وہ انہیں روکتی ہیں۔ حضرت موسی غایش نے لوچھا کہتم اپنے ریوڑ کو پانی کیوں نہیں پلا تیں؟ انہوں نے کہا کہ جمارے والد بوڑھے ہیں اور یہ چروا ہے بڑے سخت دل ہیں۔ لہذا جب تک بیدا پنے جانوروں کو پانی پلا کرنہ پلے جائیں ہم اپنے ریوڑ کو پانی نہیں پلاسکتیں۔ حضرت موسی غایش جلالی مزاج کے آدی سے لہذا وہ کو یانی پلا یا اور چروا ہوں اور ان کے جانوروں کو اِدھراُ دھر ہٹا کران سے لڑکیوں کے ریوڑ کو پانی پلا یا اور چروا ہوں اور ان کے جانوروں کو اِدھراُ دھر ہٹا کران کے دیوڑ کو یانی پلا یا اور وہ اپناریوڑ لے کر چلی گئیں۔

اس کے بعد حضرت موکی علیم ایک درخت کے نیچے بیٹھ گئے اور انہوں نے اس وقت یہ دعا مانگی: ﴿ رَبِّ اِنِّیْ لِمَاۤ اَنُوْلُتَ اِلَیَّ مِنْ خَیْرٍ فَقِیْرُ ﴿ ) ''اے میرے پروردگار! میں تو تیری ہراس خیر اور خیرات کا مستحق ہوں جو تو میری جھولی میں ڈال دے''۔ یہ فقر کی انتہا ہوتی ہے۔ ایک فقیر کہتا ہے کہ میں نے ایک رو پیہ نہیں لینا' پانچ روپے لینے ہیں۔ یعنی وہ نخرہ کرتا ہے' جبکہ اس کے مقابلے میں ایک فقیروہ ہے جو کہتا ہے کہ ایک وصیل بھی اگر آپ میری جھولی میں ڈال دو تو میں اس کا بھی مستحق ہوں'اس لیے کہ ایک دھیلا بھی اگر آپ میری جھولی میں ڈال دو تو میں اس کا بھی مستحق ہوں'اس لیے

کہ میرے پاس تو کچھ ہے ہی نہیں۔ای طرح حضرت مویٰ علیہ انے دعا کی کہ اے رب! تو جوبھی خیر میری جھولی میں ڈال دے میں اس کامختاج ہوں'اس لیے کہ اس اجنبی طبعہ پر میرا کوئی جاننے بہجاننے والانہیں ہے' میرے پاس کوئی ذریعہ کوئی وسلہ نہیں اور میں ہرشے کا فقیر ہوں۔

دوسری طرف اُن لڑکول نے گھر جاکراپنے والدکوساراواقعہ بتایا۔اب ان میں سے ایک لڑکی اپنے والدکا پیغام لے کر جب آئی تو اس کی چال ڈھال کے لیے قرآن میں جوالفاظ آئے ہیں'ان کے لیے میں نے حضرت موئی علیہ کا بیساراواقعہ آپ کوسنایا ہے۔قرآن مجید میں اس کے لیے الفاظ آئے ہیں:﴿فَجَآءَ تُهُ اِحْدَدَهُمَا تَمُشِهُی عَلَی اَسْتِحْیآء ﴿ اَنْ مَعْدِ مِیں اس کے لیے الفاظ آئے ہیں:﴿فَجَآءَ تُهُ اِحْدَدَهُمَا تَمُشِهُی عَلَی اسْتِحْیآء ﴿ اَنْ کَ مِیں آئی ان دونوں میں سے ایک لڑکی حیا کے ساتھ چلتی ہوئی' ۔ لہذا معلوم ہوا کہ عورت کے چلنے میں جسی حیا ہے۔

#### مغرب عورت کی حیا کوختم کرنے پر ٹنلا ہوا ہے!

اللہ تعالیٰ نے عورت کی فطرت میں جو بھی عناصرر کھے ہیں'ان میں مرد کے مقابلے میں حیا کا پہلو بہت قوی ہے' جس کو مغرب آج فتم کرنے پر ٹلا ہوا ہے۔ مغرب حیا کے پر دے کو فتم کرنا چاہتا ہے اور اس وقت دنیا میں اس کے لیے جو ظیم تحریک چل رہی ہے' اس کو' سوشل انجیئئر نگ پر وگرام' کا دل فریب نام دیا گیا ہے۔ یعنی سوسائی اور معاشرہ کی تعمیر نوکرنی ہے' اس کا بنیا دی نکتہ ہے کہ عورت میں سے حیا کو باہر نکال دو۔ مغرب میں عورت کی بے پردگ کا معاملہ کوئی بہت پر انانہیں ہے' بلکہ زیادہ سے نیادہ سوسال پر انا ہے۔ امریکہ کی پر انی فلموں میں عورت کمل لباس زیب تن کیے ہوتی تھی' یعنی گردن سے لیکر شخنے تک سوائے چرے کی نکمیا کے اور سر پر ان کے یقیناً سکار ف ہوتا تھا۔ یہ جوسکرش اور منی سکرٹس آنی شروع ہوئی ہیں ان کی تاریخ زیادہ پر انی نہیں ہے۔

۱۸۹۷ء میں'' پروٹو کوئر آف دی ایلڈرز آف زائن'' کی پہلی کا نفرنس سوئٹزرلینڈ کےشہر Basel میں ہوئی تھی' جہاں ٹاپ کے یہودی جمع ہوئے تصاوران میں سے بیشتر یہودی جینکرز تھے۔ Zionist موومنٹ بھی یہودی جینکرز کی تحریک ہے اور وہ مذہبی

یہودی نہیں ہیں' بلکہ سیکولرٹائپ کے یہودی ہیں۔ مذہبی یہودی وہ ہیں جو بھی آپ نے كى فلم ياا خبارات ميں ديھے ہول كے يا آپ امريكه كئے ہوں تو آپ نے وہاں ديھا ہوگا کہ بروک لین کا علاقہ ان سے بھرا ہوا ہے۔ان کی چھلے دارزلفیں ہوتی ہیں۔عام طور پر جہال سے خط بنایا جاتا ہے وہاں سے وہ اینے بالوں کو پھیلاتے ہیں اور بہت خوبصورت انداز میں چھلے وونوں طرف لڑکا لیتے ہیں۔ان کی داڑھیاں کمبی ہوتی ہیں۔ سرنگے کا تو سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔سر کے او پر چھوٹی سی ٹو بی نہیں بلکہ پوراہیٹ ہوتا ہے اوروہ بھی سیاہ رنگ کا۔ای طرح انہوں نے سیاہ اُ چکن کی طرز کالمبا کوٹ پہنا ہوتا ہے۔ یہ ہیں مذہبی یہودی لیکن سوئٹز رلینڈ کے شہر Basel میں جولوگ جمع ہوئے تھے وہ سب سیکولر تھے اور بینکرز کے نمائندے تھے۔نوعِ انسانی کے لیےانہوں نے جو چیزیں طے کی تھیں ان میں سے ایک بی بھی تھا کہ شرم وحیا کا جنازہ نکال ویا جائے تا کہ انسان حیوان بن جائے اور پھرہم ان حیوانوں کواستعال کرسکیں۔ بیان کا فلسفہ ہے کہ سوائے یہودیوں کے تمام بنی آ دم انسان نما حیوان ہیں' یعنی شکل تو انسانوں کی سی ہے لیکن ورحقیقت سب حیوان ہیں۔ چنانچہ غیر یہودی انسانوں کے لیے وہ goy`ims اور gentiles کے الفاظ استعال کرتے ہیں۔ان کا کہنا ہے کہ جیسے حیوان کواستعال کرنا عام انسان کاحق ہے۔۔۔ گھوڑے کو تا کئے میں اور بیل کوہل میں جو تا جاتا ہے ۔۔۔۔ اس طرح ہماراحق ہے کہ ہم انسان نما حیوانوں کو بھی ای طرح استعال کریں۔اوریہ بات ان کی با قاعدہ مذہبی تعلیمات میں شامل ہے۔

یہودیوں کی فہ بھی کتاب'' تالمود'' جواصل میں فقہ کی کتاب ہے اور فہ بھی اعتبار سے بہت اہم ہے'اس میں بید کورہ کہ غیر یہودیوں کو دھو کہ دینا'ان سے سودوصول کرنا' ان کے مال پر ڈاکہ ڈالنا' چوری کرنا وغیرہ جائز ہے۔قرآن مجید میں بھی اس کا تذکرہ بایں الفاظ موجود ہے:﴿ فَالُوْا لَیْسَ عَلَیْنَا فِی الْاُمِیِّنَ سَبِیْلُ ﴾ (آل عمران:۷۰)''وہ کہتے الفاظ موجود ہے:﴿ فَالُوْا لَیْسَ عَلَیْنَا فِی الْاُمِیِّنَ سَبِیْلُ ﴾ (آل عمران:۷۰)''وہ کہتے ہیں کہ ان اُمیوں کے ساتھ ہم جو چاہیں کریں ہم پرکوئی مواخذہ نہیں ہے''۔ چنانچہ آزادی نسواں (Women Lib) کے نام پرشرم وحیا کوختم کرنے کی ایک عظیم تحریک

کولازم قراردے دیا جائے۔
اس وقت ہے حیائی کی اشاعت یواین او کے ایجنڈے پر ہے۔ چنانچہ اس کے لیے پہلی کا نفرنس قاہرہ میں ہوئی تھی۔ پانچ سال کے بعد بیجنگ کا نفرنس اور پھر بیجنگ پلس فائیوکا نفرنس ہوئی۔ یہ تمام کا نفرنسیں اقوام متحدہ کے تحت ہوئی ہیں اور وہاں طے ہوا ہے کہ شرم وحیا جوعورت کا سب سے بڑازیورہے' اسے ختم کیا جائے۔ اس وقت مغرب کا معاشرہ اور مغرب کی ساری طاقت اس پر گئی ہوئی ہے۔ ان کے ہاں تو شرم وحیا ختم ہو چکی ہے اور بے حیائی اپنی انتہا کو پہنچ چکی ہے۔ اب وہ چاہتے ہیں کہ ساری و نیا سے بھی حیا کا خاتمہ ہو جائے۔ یہ وجائے۔ اس کی دم کٹ جائے تو وہ یہی چاہے گئی کہ سب بلیوں کی فائمہ ہو جائے ہو جائے تو وہ یہی جائے گئی کہ سب بلیوں کی فائمہ ہو جائے ہو جائے ہیں کہ ساری و نیا سے بھی حیا کا فرح مغربی فریس کٹ جائے تو دہ نہی جائے گئی کہ سب بلیوں کی فریس کٹ جائے تو دہ نہی جائے گئی کے ان رہے گئی۔ اس طرح مغربی فریس کٹ جائیں' ورنہ وہ تو تمام بلیوں کے اندر' کو'' بنی رہے گئی۔ اس طرح مغربی

و اربعین نؤوی کرد ( 488 کرد خطابات جمع کی ا

ممالک بھی پوری نوعِ انسانی ہے حیا کے زیور کوختم کرنے پر تلے ہوئے ہیں۔

اصل میں بیا بینڈ ایہودیوں کا ہے جس کے آلہ کارعیسائی بن رہے ہیں اورعیسائیوں
میں ہے بھی خاص طور پر (WASP) White Anglo Saxon Protestants (WASP)
فرقہ اس میں پیش پیش ہیش ہے۔ پھراس فرقے کی بھی اعلیٰ سطح کی کلاس Evengelists
(جن کو''نیوکا نز'' بھی کہا جاتا ہے ) اسرائیل کے سب سے بڑے سپورٹر ہیں اوران کے
پروگرام کی پیکیل میں سیسب سے بڑے آلہ کار ہیں۔ واضح رہے کہ wasp ''پھڑ'' کو

بچوں پرروک ٹوک لگا نااز حدضروری ہے

۔ آ ج کل مغرب کے اثر کے تحت بیسوچ عام ہوگئ ہے کہ بچوں پر کوئی روک ٹوک نہ لگاؤ'اں لیے کہ بیہ بات ان کی نشوونما (development) میں رکاوٹ بنتی ہے۔ یہ سوچ سراسرحافت ہے اور بیحضورا کرم مُلَاثِیْرُ کی تعلیم کے برعکس ہے۔ ہمیں تو یہ تعلیم ملی ہے کہانی چیٹری کوئبھی اٹھا کر نہ رکھ دینا' بلکہ اولا دکوسیدھار کھنے کے لیے اس کواستعال کرنا ہے۔اولا دکومحبت بھی بھریور دو'لیکن ساتھ ہی ان پرکڑی نظرر کھو۔ جیسے ہمارے ہاں ایک کہاوت ہے کہ'' کھلا وُ تو چُوری چُور کے اور دیکھو گھور کے''۔ بچوں کے اویر جب تک بروں کا رعب نہ ہو' بروں کا خوف نہ ہو' بروں کی حیا نہ ہو کہ میرےاس کام پر والد کیا کہہ دیں گے تو ہمارے نزدیک ان کی صحیح انسانی نشو ونما (human development) نہیں ہوتی۔ وہ بیچ جنہیں آپ جری' بےشرم' بے حیااور بے ادب بنا دیتے ہیں وہ پھرآ پ کے سینے یرمونگ دلتے ہیں' آپ کے بڑھا بے کے اندرسو ہانِ روح بنتے ہیں۔ ان کے اندر کہاں ہے وہ آ داب آ جائیں گے اور کہاں ہے وہ تہذیب آ جائے گی جو بچین میں اگرانہیں نہ سکھائی گئی ہو؟ اس طرح نماز کے بارے میں حکم ہے کہ بیچے کوسات سال کی عمر سے نماز کی تلقین شروع کر دواور دس برس کے بعد بھی اگر بچے نما زنہیں پڑ ھتا تو اس كو مار و \_ اس ضمن ميں رسول اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ أَمَّا فَر مان ملاحظه مو:

((مُرُّوْا اَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاةِ وَهُمْ اَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِيْنَ وَاضْرِبُوْهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ

اَبْنَاءُ عَشْرٍ وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ)) (١)

''اپنی اولا ڈکونماَ زیڑھنے کا حکم دو جب وہ سات برس کے ہوجا کیں'اور جب دس برس کے ہوجا کیں تو نماز نہ پڑھنے پران کو مار و۔اوران کے بستر بھی الگ کر دو۔''

لہذا جدید چلڈرن سائیکالوجی کی بڑی حماقتوں میں سے ایک حماقت یہ ہے کہ بچوں کو روک ٹوک کرنے سے ان کے اندر جوآ زاد شخصیت کے پروان چڑھنے کا امکان ہوتا ہے' وہ ان میں کم ہوجاتی ہے تو انہیں روکوٹو کونہیں' وہ جو چاہے کریں۔ایی سوچ سراسرحماقت اوراسلامی تعلیمات کے خلاف ہے۔

بہرحال زیرمطالعہ حدیث انتہائی اہمیت کے حامل ہے کہ حضور مُکَاثِیْنَا نے فرمایا: تمام انبیاء کرام پیٹل کی تعلیمات کے اندریہ بات موجود تھی کہ جب تم نے حیا کا پردہ اٹھا دیا تو جو چاہو کرو۔ اس لیے کہ یہی تو بیریئر تھا' یہی تو روک ٹوک کی بات تھی۔ فاری میں اس کا بہترین ترجمہ ہے:'' ہے حیاباش وہرچہ خواہی کن!'' یعنی ایک دفعہ ذراحیا کا پردہ اٹھا دو توجو جاہو کرتے پھرو!

#### استقامت اوراس کے ثمرات

اب ہم اگلی حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔سیدنا ابوعمرہ (یا ابوعمرہ) سفیان بن عبداللہ ظافیٰ سے روایت ہے میں نے کہا: یکر سُول الله! قُل کِی فِی الْاِسُلامِ قَوْلًا ' کَلَا اَسْالُ عَنْهُ اَحَدًا غَیْرِکَ ''اے اللہ کے رسول شَائِیْنِا اِللهِ اِللّٰہِ اللّٰہِ الللّٰہِ اللّٰہِ الل

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب الصلاة باب متى يؤمر الغلام بالصلاة \_

و اربعین نؤوی کی محد می (490 می می خطابات جمعه کی استقامت اس ایک کی از در استقامت اس ایک لفظ کے اندرایک قیامت مضم ہے۔

### استقامت کے پہلا داخلی ثمر: محبتِ الہی

ایمان اوراس پراستقامت کے بچھتمرات ہیں ان تمرات میں سے پچھ داخلی ہیں اور بچھ خارجی۔ ایمان ایک حقیقت ہے جو باطن اور قلب میں ہوتی ہے۔ اس کا ظہور ایسے ہوتا ہے جیسے ایک پودے میں پھول گئتے ہیں۔ ایمان ایسا پودا ہے جس کے پچھ کھول تو ظاہر میں ہوتے ہیں کیعنی خارج میں انسان کی شخصیت کے اندر اوراس کے پچھ کھول تو ظاہر میں ہوتے ہیں کعنی خارج میں انسان کی شخصیت کے اندر اوراس کے پچھول وہ ہیں جوانسان کی شخصیت کے اندر لہلہاتے ہیں۔ بیاندر کے بھول کون سے ہیں؟ پھول وہ ہیں جوانسان کی شخصیت کے اندر لہلہاتے ہیں۔ بیاندر تعالیٰ ہرشے سے براھر کرمجوب نہیں ان میں سے اولین اللہ تعالیٰ ہرشے سے براھر کرمجوب نہیں ہوگیا تو پھرایمان پراستقامت نہیں ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ ہرشے سے براھر کرمجوب نہیں ہوگیا تو پھرایمان پراستقامت نہیں ہے۔ اس لیے فرمایا گیا: ﴿ وَاللَّذِیْنَ اَمْهُوْ اَللّٰهُ حُبّا لَا اللّٰہ کَ رَسُولُ مَا اللّٰہ کَ مِبْ اور جوایمان والے ہیں وہ تو اللہ تعالیٰ سے سب سے زیادہ محبت کر نے والے ہیں '۔ اس محبتِ خداوندی کے تابع اللہ کے رسول مَنْ اَنْہُوْ کَ مُحبت اور جہاد کی سبیل اللہ کی محبت ہے۔ سورۃ التو ہی آ سے ۲۲ میں بیر تیب آئی ہے:

﴿ قُلْ إِنْ كَانَ ابْمَآوَكُمْ وَٱبْنَآوَكُمْ وَإِخُوانُكُمْ وَازْوَاجُكُمْ وَعَشِيْرَتُكُمْ وَالْوَاجُكُمْ وَعَشِيْرَتُكُمْ وَالْمُوَالُ بِ الْقَتْرَفْتُمُوْهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسْلِكِنُ تَرْضَوْنَهَآ اَحَبُ اِللّهُ اَحَبُ لِيَكُمْ مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيْلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتّٰى يَاتِيَ اللّهُ الْحَبُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ ﴿ ﴾

''(اَ عن بَى مُنَافِيْرُ الن سے) كہد ديجے' اگر تههيں اپ باپ اپ بيئے' اپ بھائی' اپنى بيوياں (ياعورتوں كے ليے شوہر)' اور تمہارے اپنے عزیز ورشتہ دار' اور وہ مال جوتم نے برخی محنت ہے جمع کیے ہیں' اور وہ كاروبار (جنہيں برخی مشكل سے تم نے جمایا ہے اور وہ كوشمیاں ندیشہ رہتا ہے' اور وہ كوشمیاں ہے تم نے جمایا ہے اور) جن كے كساد كاتمہيں اندیشہ رہتا ہے' اور وہ كوشمیاں (جوتم نے برئے سوق سے تمير كی ہیں اور) وہ تمہیں برخی محبوب ہیں' اگر مید چزیں مہمیں زیادہ محبوب ہیں' اگر مید چزیں مہمیں زیادہ محبوب ہیں اللہ سے' اس كے رسول سے اور اللہ كی راہ میں جہاد سے تو

و ادبعین نؤوی کری دی (491 می دری خطابات جور کی

ا نتظار کرویباں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ سنا دے۔اور اللہ ایسے فاسقوں' نا نہجاروں کو مدایت نہیں دیتا۔''

الغرض ايمان كاصرف زبانى دعوىٰ كافى نهيس ب بلكه لاَ مَعْبُوْ دَ إِلاَّ اللَّهُ ، لَا مَقْصُوْ دَ إِلاَّ اللَّهُ اللَّهُ ، لاَ مَطْلُوْبَ إِلَّا اللَّهُ ، لاَ مَحْبُوْبَ إِلاَّ اللَّهُ كى كيفيت الرَّفَيْقي معنوں ميں نهيں بي چوپھرا يمان بھی نہيں ہے!

#### استقامت کا دوسرا داخلی ثمر: رضا برضائے رب

استقامت کے داخلی تمرات میں ہے ایک اہم تمرراضی برضائے رب رہنا ہے۔
یعنی جورب کی طرف ہے آر ہاہے اس پر کوئی شکوہ زبان پر نہ آئے۔ ایک تو ہے اضطراری
حرکت (reflex action) 'جیسے کی چیوٹی نے کا ٹا ہے تو آپ کا ہاتھ میک دم ہل
گیا۔ یہ بے اختیاری عمل ہے اور اس میں آپ کے اراد ہے کوکئی دخل نہیں ہوتا۔ حضرت
ابراہیم 'جومحمد رسول اللہ من اللہ گائے ہے کے نفیے سے بچے سے دم تو ڑر رہے سے تو حضور من اللہ گائے ہے کہ اللہ من بھی آ نسوآ گئے۔ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے عرض کیا: یارسول
اللہ گائے ہے گا تکھوں میں آنسو؟ آپ من اللہ کو بہتد ہے اور ہم اللہ کی رضا پر عمل اللہ گائے ہے کہ اللہ کی رضا پر عمل کوئی ری ایک بند ہے اور ہم اللہ کی رضا پر عمل راضی ہیں۔ لہذاریفلکس ایک ن کے در ہے میں کوئی ری ایکشن ہوجائے' کوئی آنسو شکایت ہیں اللہ تعالی ہے کوئی مستقل راضی ہیں کہ جو ہوتا ہے اللہ کا اون نہ ہو جائے تو بیا لگ بات ہے کی ساس مطالعہ کر چکے تھی کوئی اللہ کا اون نہ ہو۔ ارشا و باری تعالی ہے ایراس کا نیات کے اندر بیانہیں ہی سکتا جب ہیں کہ دائلہ کا اون نہ ہو۔ ارشا و باری تعالی ہے اوراس کا نیات کے اندر بیانہیں ہی سکتا جب سے کہ اللہ کا اون نہ ہو۔ ارشا و باری تعالی ہے دوراس کا نیات کے اندر بیانہیں ہی سکتا جب سے کہ دائلہ کا اون نہ ہو۔ ارشا و باری تعالی ہے دوراس کا نیات کے اندر بیانہیں ہی سکتا جب سے کہ کہ دو ہوتا ہے اللہ کا اون نہ ہو۔ ارشا و باری تعالی ہے:

﴿ قُلُ لَّنُ يُّصِيْبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا ۚ هُوَ مَوْلُنَا ۚ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ (التوبة)

''(اے نبی مُنَالِّیُّنِیْمُ!) کہہ دیجیے کہ ہرگز کوئی مصیبت نہیں آ سکتی ہے سوائے اس کے جواللہ نے ہمارے لیے لکھ دی ہے'وہ ہمارا آ قاہے' اورایمان والوں کوتو اللہ و اربعین نُووی کی می در 492 می در خطابات جمع کی این کا این جمع کی این کا این جمع کی این کا این جمع کی کا این ک بی پر مجروسه کرناچا ہیے۔''

لیعنی اے منافقو! تم ہمیں رومیوں کی فوج سے اور وہاں کی سخت گری سے ڈرا رہے ہوئ حالانکہ ہمارا تو اس بات پر پورایقین ہے کہ ہم پرکوئی مصیبت نہیں آسکتی سوائے اس کے جو ہمارے رب نے ہمارے لیے لکھ دی ہو'اور اس کی طرف سے جو بھی آئے وہ ہمیں قبول ہے ع ''مرسلیم خم ہے جو مزاج یار میں آئے!''

نشود نصیبِ دشمن که شود بلاکِ سیخت سرِ دوستال سلامت که تُو خَرِ آزمائی!
اس کواکبرالد آبادی نے بہت خوبصورت انداز میں کہا ہے نے
رضائے حق پدراضی رہ' بیر حف آرزد کیا
خدا خالق' خدا مالک' خدا کا حکم' تُو کیما!

یعنی خدا کے خالق اور مالک ہونے کا یقین انسان کوان وسوسوں سے نجات دلاتا ہے کہ یہ
کیوں ہوگیا' یہ کیسے ہوگیا' یہ نہیں ہونا چاہیے تھا'اس نے میراکام بگاڑ دیا۔ یہ ساری
چیزیں ختم ہوجاتی ہیں صرف اس یقین سے کہ جوآیا اللہ کے حکم سے آیا' اور جو درمیان
میں ذریعہ بن گیا اُس نے اپنے لیے جو کمائی کرنی تھی' کرلی۔ میں نے آپ کو ایک
درویش کا قصہ سنایا تھا جو یہ کہتے ہوئے جارہا تھا''جو رب کرے سوہو' جو رب کرے سو
ہو!''ایک خص نے اٹھا کراسے پھر دے مارا۔ اس نے مڑکر دیکھا تو جس نے پھر مارا تھا
وہ کہنے لگا: مجھے کیا دیکھتے ہو' جو رب کرے سوہو! وہ کہنے لگے کہ مجھے پھر تو اللہ کے اذ ن
ہی سے لگا ہے' لیکن میں بید کھی ہا تھا کہ بچ میں منہ کس کا کالا ہوا ہے! ظاہر بات ہے کہ تم
لاکھ مجھے پھر مارنا چاہے' اگر اللہ نہ چاہتا تو تم نہ مار پاتے۔ تمہارا نشانہ خطا ہوجا تا' تمہارا

برول کشید ز پیچاکِ بست و بود مرا چه عقده با که مقامِ رضا کشود مرا

یعنی مجھے تو اللہ تعالیٰ نے ایمان کے ایک ذریعے سے اس ہست و بود کے سارے چکروں

و اربعین نؤوی کری ورضا کامقام حاصل ہوگیا ہے' بایں طور کداب جو بھی میرے سے نکال لیا ہے ادر مجھے تسلیم ورضا کامقام حاصل ہوگیا ہے' بایں طور کداب جو بھی میرے رب کی طرف ہے آئے' اس پر سرتسلیم نم ہے۔ استقامت کا تیسر ا داخلی ثمر: تو گل علی اللہ

استقامت کا تیسرا داخلی پہلو ہے اللہ پر تو کل کرنا ہے ت کرد' بھا گو دوڑو' کماؤ' جو بھی کرنا ہے کرو' مگر بھی اپنی صلاحیت اور مادی وسائل پر تو کل نہ کرنا ہے بیتورات کی تعلیم کا بھی مرکزی نکتہ تھا' جوسورہ' بنی اسرائیل کی دوسری آ بیت میں بیان ہوا ہے کہ میر ہے سواکسی پر تو کل نہ کرنا ہے ہے سمارے اسباب ووسائل آ پ کومہیا ہوں' لیکن بھی بینہ کہنا کہ سیکام میں کل ضرور کردوں گا۔انگریزی کا ایک محادرہ ہے: Slip between the cup and the lip جا ہو ہی بیالہ ہے اور بیالے اور ایسالہ کے ہونٹوں کے درمیان بہت کم فاصلہ ہے' لیکن اگر اللہ کا اذن نہ ہوتو آ پ وہ بیالہ منہ کونیس لگا سکتے ۔ چنا نچہ اللہ پر تو کل ضرور کی ہے۔البتہ اس کا یہ مطلب ہر گر نہیں کہ مخت نہ کرو ہے جنت بھر پور کرو! محنت نہیں کرو گے تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ تم خود اللہ کی مشیت کو نہر کرو۔ بہت بھر پور کرو! محنت نہیں کرو گے تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ تم خود اللہ کی مشیت کو نہر کرو۔ بہتر البنہ اس کا بیہ ہوگا کہ تم خود اللہ کی مشیت کو نوڑ رہے ہو۔ لہذا محنت ضرور کرو' مگر یہ یقین بھی ہو کہ ہوگا و ہی جو اللہ جا ہے گا۔

و اربعین نؤوی کی میں میں 494 کی میں خطابات جعہ کھی

ہے' کوئی رکا وٹ نہیں ہے' لیکن آپ اگر ان مادی وسائل پر بھروسا کرتے ہوئے یہ کہیں کہکل صبح میں اُٹھوں گا اور چل دوں گا توبیتو گل علی اللّٰد کے منا فی ہے۔

#### استقامت کےخارجی ثمرات

استقامت علی الایمان بالله یعنی الله پرایمان اوراس پراستقامت کے تین تقاضے بیں ؛ یا یوں کہیے کہ تین واضل کیفیات وثمرات ہیں : محبتِ اللی تسلیم ورضا 'اورصبر وتو کل ۔ یہ تین چیزیں وہ ہیں جو وجو د کے اندر ہیں 'جبکہ اس استقامت کے کچھ خارجی ثمرات بھی ہیں '
اوران میں سب سے پہلا ہیہ ہے کہ اللہ کی اطاعت اور اللہ کی مکمل عبادت ۔ یعنی تمہار ۔ وجو د سے جو ممل بھی خارج ہو دہ اطاعتِ خداوندی اور اطاعتِ رسول مُلَّا اللَّهُ کی سانچے میں ڈھل کر آئے۔ فانی کا ایک شعر ہے 'جو شعر ہونے کے اعتبار سے بہت عمدہ ہے : ۔ فانی تمہارے عمل سراسر جر ہی سہی فانی تمہارے عمل سراسر جر ہی سہی

سانچے میں اختیار کے ڈھالے ہوئے تو ہیں! بیان لوگوں کا قول ہے جویہ ہیچھتے ہیں کہانسان مجبورِمحض ہےاوراس کی کوئی آزادی نہیں

یہان لوگوں کا قول ہے جو یہ جھتے ہیں کہ انسان مجبور حس ہے اوراس کی لوگی آزادی ہیں ہے۔ ہمارے ہاں اسلاف میں ایک طبقہ ایسار ہا ہے جن کو'' جبریہ' کہا جاتا ہے اور فانی بھی ان میں سے ہے۔ وہ کہتا ہے کہتم جو پچھ کر رہے ہویہ سب اللہ کے جبر کے تحت ہے' کیکن ان کو اختیار کے سانچے میں بایں طور ڈھال دیا گیا ہے کہتم محسوں کرتے ہو کہ یہ میں کرر ہا ہوں۔ بہر حال ہمارے وجو و سے جو بھی صادر ہو جا ہے ہاتھ سے ہو یا وُں سے ہو ناک سے ہو کان سے ہو دہ اطاعتِ خدا اور اطاعتِ رسول مُن اللہ مانے میں دھل کرآ ہے۔

استقامت کی دوسری خارجی کیفیت ہے جہاد دانفاق فی سبیل اللہ۔ایک طرف اللہ تعالیٰ کے ساتھ استقامت کے دعوے اور ووسری طرف اللہ کے باغیوں سے دوسی یا اللہ کے غداروں کی غلامی پر راضی ہو جانا' یہ کہاں کا ایمان ہے؟ یہ تو ایمان کے منافی ہے۔مؤمن اگرایے باطل سے باغی نہیں ہے تو پھروہ مؤمن کہاں ہوا؟ سورة البقرة میں جو آیا ہے:﴿فَمَنْ یَکُفُورُ بِالطَّاعُونِ وَیُومِنْ بِاللّٰهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُورَةِ الْوَنْقَلَی ،

لَا انْفِصَامَ لَهَا ﴿ (البقرة: ٥٦) '' جَوْحُصُ طاغوت كا كفركر \_اورالله پرايمان لائے أس نے ايسامضبوط حلقہ تھام ليا ہے جو بھی ٹوٹے والانہيں''۔ ديکھئے طاغوت كا كفر پہلے ہے اورا يمان بالله بعد ميں ہے۔اورا گرطاغوت جواللہ كے سركش ہيں'ان سے وفا دارى اور دوستياں ہيں تو پھرا يمان نہيں ہے۔ايک حديث ميں آيا ہے:

((إِذَا مُدِحَ الْفَاسِقُ اِهْتَزَّ لِلذَٰلِكَ الْعَرُشُ وَغَضِبَ لَهُ الرَّبُّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى))(۱) ''جب كى فاسق اور فاجر شخص كى مدح كى جاتى ہے تو عرشِ اللى كا پنے لگتا ہے اور اللّه تبارك وتعالى اس پر بہت غضب ناك ہوتے ہيں ''

یعنی الله تعالی فرماتے ہیں کہ بیر میرا بندہ ہونے کا مدعی ہوکرایک فاسق و فاجر کی تعریف کر رہاہے'اس کی شان میں لمباچوڑ اسپاس نامہ پیش کرر ہاہے' تو اس پراللہ عز وجل کواتنا غصہ آتا ہے کہ عرش لرز اٹھتا ہے۔اسی طرح ایک موقع پر رسول اللّٰهُ کَالٰیُّیْمُ نِے فر مایا:

((مَنْ وَقَّرَ فَاسِقًا فَقَدُ اَعَانَ عَلَى هَدُمِ الْإِسْلَامِ )) (١)

'' جس نے کسی فاسق کی تو قیر کی تو اس نے اسلام کی جڑیں کھودنے میں مدد کی ۔''

جمارا جومطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب ہے اس میں سورۃ التغابن اور سورہ خم السحدۃ کے دروس میں استفامت اور اس کے داخلی وخارجی شمرات تفصیل کے ساتھ مذکور ہیں۔ زیرمطالعہ صدیث کے شمن میں إن دروس کا مطالعہ ان شاء اللہ بہت مفیدر ہے گا۔

الله تعالیٰ ہمیں اپنی ذات اور اپنی صفات پریفین والا ایمان حقیقی عطا فر مائے اور اس کے جملہ داخلی اور خارجی تقاضوں کو پورا کرنے کی تو فیق عطا فر مائے۔ آمین یارب العالمین!

اَقُولُ قَولِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

<sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان 'راوي: انس بن مالك راهي

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية لابن السبكي:٣١٣/٦\_ تخريج الاحياء للعراقي:١١١/٢\_





# ُ فرائض کاالتزام ((*زر* رسول التُمثَّالِثَيْئِم کی جامع نصیحتیں

۱/۲۷ يريل ۲۰۰۸ء کاخطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

أَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيُمِ ـــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ۞

لَيْسَ الْبِرَّ أَنُ تُولُّوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ الْمَنْ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْالْحِدِ وَالْمَلْمِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالنَّبِينَ ۚ وَانَى الْمَالَ عَلَى الْمَنْ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْالْحِدِ وَالْمَلْمِيْنَ وَالْبَالِيْنَ وَالْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرُل وَالْيَالَيْنَ وَالْمَلْكِيْنَ وَالْمَالَ السَّمِيلُ وَالسَّالِلِيْنَ وَفِي الرَّكُوة وَالْمَالَ عَلَى السَّمِيلُ وَالسَّالِلِيْنَ وَفِي الرَّكُوة وَالْمَوْفُونَ بِعَهْدِهِمُ إِذَا عُهَدُوا الرَّكُوة وَالسَّالِ مُن وَالْمَوْفُونَ بِعَهْدِهِمُ إِذَا عُهَدُوا وَالسَّالِينَ مَن وَالْمَوْفُونَ بِعَهْدِهِمُ الْمَالَ مَن صَدَقُوا السَّالِينَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ الْمَالُونَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

عَنُ أَبِيْ عَبُدِ اللَّهِ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا:

أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ فَقَالَ: اَرَايُتَ إِذَا صَلَّيْتُ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ اللهِ عَلَيْتُ فَقَالَ: اَرَايُتَ إِذَا صَلَّيْتُ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ الْمَحَرَامَ، وَالْحُلَالُ، وَحَرَّمْتُ الْمَحَرَامَ، وَلَمْ اَزِدْ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا، اَادْخُلُ الْجَنَّةَ؟ قَالَ: ((نَعَمْ)) قَالَ: وَاللهِ لَا اَزِيْدُ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا (۱)

 <sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان الايمان الذي يدخل به الحنة..

''ایک شخص نے رسول اللہ مَنَا لَیْرِ اَسْدِی مُنْ کیا: ذراغور فرمائے!اگر میں (صرف) فرض نمازیں اداکروں' (صرف) رمضان کے دوزے رکھوں' حلال کو حلال اور حرام کو حرام سمجھوں اور اس پر کسی عمل کا اضافہ نہ کروں تو کیا میں جنت میں جاسکوں گا؟ آپ مُنَا لَیْنِی نُنْ اَسْدِی مُنْ مِنْ اِسْدِی کُنْ مِیں اس کرکسی چیز کا اضافہ نہیں کروں گا۔''

عَنُ أَبِى مَالِكَ الْحَارِثِ بُنِ عَاصِمٍ الْاَشْعَرِيِّ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَمُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّ

سیدناابو مالک حارث بن عاصم اشعری ڈائٹیز سے روایت ہے رسول الله مَالیّٰیْزَائِ نے فر مایا:

'' پاکیزگی نصف ایمان ہے 'الحمد لله کاکلم تر از وکو بحرد ہے گا (لیعن نیکی کے پلڑے کو وزنی کرے گا) 'سجان الله اور الحمد لله بید دونوں کلے زمین و آسان کے مابین خلا کو پُر کردیتے ہیں۔ نماز (نمازی کے لیے) نور ہے 'صدقہ (صدقہ کرنے والے کے لیے) روشی والے کے لیے ایمان کی) دلیل ہے 'اور صبر کرنے والے کے لیے) روشی ہوا ہے اور قرآن تہمارے حق میں یا تمہارے خلاف دلیل ہوگا۔ ہر شخص روز اندا پنا سودا کرتا ہے اور اس کے نتیج میں یا تو خودکو (جہنم سے) آزاد کرالیتا ہے یا خودکو تاہ کر بیٹھتا ہے۔''

معزز سامعین کرام!

احادیثِ نبویہ کے بارے میں میں نے ایک بات اس سے پہلے بھی کہی تھی کہا گر ہم اس بات کو پیش نظر میں اور کس سے مخاطب ہو کر کہی گئی ہیں اور کس سے مخاطب ہو کر کہی گئی ہیں اور کسی ایک حدیث کے اوپر اپنی نگاہ جما کر سارے کا سارا وین اس سے اخذ کرنے کی کوشش کریں تو معاملہ غلط ہوجائے گا اور بات گراہی تک چلی جائے گی۔ اخذ کرنے کی کوشش کریں تو معاملہ غلط ہوجائے گا اور بات گراہی تک چلی جائے گی۔ (۱) صحیح مسلم' کتاب الطہارة' باب فضل الوضوء ۔

#### ا حادیث کے پس منظرا ور مخاطبین کا جاننا ضروری ہے

آج ہمارے زیر مطالعہ اربعین نووی کی حدیث ۲۲ ہے اور اس کے مضمون سے بھی کہی محسوس ہوتا ہے کہ دیا گئے اور آپ اس کے محسوس ہوتا ہے کہ دیرا کی خاص فرد ہے جوحضورا کرم مُثَالِّینِ اُسے مخاطب ہے اور آپ اس کے احوال سے بھی بخو بی واقف ہیں ۔۔ آ ہے اس حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔

اس حدیث میں نہ تو ایمان زیر بحث ہے' نہ جہاد فی سبیل اللہ کا تذکرہ ہے۔ان

<sup>(</sup>۱) صحيح ابن حبّان عن الله عن جابر بن عبدالله رافين عند ١٦٩٠ عن ابى ذر رافين المعجم الاوسط للطبراني ٢٠١٠ و ٢٠٥/٥ و ٣٢٨/٢ -

کےعلاوہ عبادات میں سے زکو ۃ اور حج بھی اس حدیث میں بیان نہیں ہوئے۔اسی طرح اس میں شہاد تئین کا بھی ذکر نہیں اور یقین والے ایمان کی بھی تا کید نہیں۔ چنانچے جیسا کہ میں قبل ازیں بتا چکا ہوں' اگر آپ صرف ایک حدیث پر نگاہ مرکوز کر کے اسے عمومی حیثیت دے ویں گے تو وہ گراہی پر منتج ہوسکتی ہے۔ زیر مطالعہ حدیث کو یوں سیجھئے کہ رسول اللهُ مَّأَيْنَةُ كَ سامنے ايك معين فرد ہے جو بيسوال كرر ہاہے اور آپ جانتے ہيں كه وہ صاحب ایمان ہے' اس کے دل میں بھی ایمان موجود ہے اور وہ کلمہ شہادت بھی ادا کرتا ہے ۔۔۔حضور مُنْ اللّٰ ال کیفیت بھی آ پ برعیاں ہوسکتی ہے۔۔ پھر ہوسکتا ہے کہ وہ ناوار شخص ہوجس کے لیے ز کو ۃ اور حج کا سوال ہی نہیں ہے۔وہ صاحبِ نصاب نہیں ہے اس لیے بالفعل اس کے او پر ز کو ۃ عائد نہیں ہوتی اور نہ ہی اس کے لیے حج کا امکان ہے اس لیے کہ وہ ﴿مَنِ اسْتَطَاعَ اِلَيْهِ سَبِيْلًا ﴾ كے ذيل مين بين آتاس كے پاس اخراجات سفر اور زادراہ کے لیے کوئی روپیہ پیسٹیں ہے۔الیا شخص سوال کر کے سمجھنا یہ چا ہتا ہے کہ عبادات کے ضمن میں آیا پیفرائض کفایت کرجائیں گے یاان کے او پرنوافل کااضافہ لازمی ہے؟ نفلی عبادات میں اعتدال لازم ہے

 ور اربعین نؤوی کرد کا (501 کا در خطابات جمع کری ہرروزروزہ رکھتے ہواور بوری بوری رات (نفل میں) قیام کرتے ہو'۔۔۔ آپٹے نے عرض كيا: بَلْي يَا رَسُولَ اللَّهِ ''ايها بي بي يارسول الله!'' آب نے فرمايا: ((فَلَا تَفْعَلْ))''تواليا برگز مت كرو!''((صُهُ وَٱفْطِرْ وَقُهُ وَنَمْ))''روز ه بھي رڪواور افطار

بَهِي كُرُو ْ قِيام بَهِي كُرُو اور نينر بَهِي كُرُو! ' ((فَانَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا))(١) ''اس ليے كه تمهار يجسم كا بھي تم يرحق ہے اور تمہاری آ کھ کا بھی تم پر حق ہے اور تمہاری ہوی کا بھی تم پر حق ہے۔ "

اں حوالے سے میں یہ واقعہ بھی آپ کو سا چکا ہوں کہ تین صحابہؓ نے از واج مطہرات نؤائیں ہے دریافت کیا کہ حضور مُلَاثِیْمِ ات کو کتنی ویر جاگ کرنوافل پڑھتے ہیں اورکتنی دیر آ رام فرماتے ہیں؟ اور مہینے میں کتنے روزے رکھتے ہیں اور کتنے ون افطار كرنتے ہيں؟ وغيره - جب از واج مطهرات تُنَاقِيَّا نے ان صحابہ كورسول الله مُلَاثَيَّا كِي معمولات بتا دیے تو انہوں نے سوچا کہ بیرعبا دات تو تم ہیں۔گویا ان کا گمان یہ تھا کہ حضور مُثَاثِيْنِ أَرات كوا ميك لمحه كے ليے بھي كمربستر پرنہيں لگاتے ہوں گے اور آپ مسلسل روزے رکھتے ہوں گے بھی ناغر نہیں کرتے ہوں گے۔انہوں نے معمولات رسول الله مَنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَل عن الخطا ہیں اور آ ہے ہے نہ بھی کوئی گناہ سرز دہوا ہے اور نہ آئندہ ہونے کا امکان ہے---اگرامکان ہوتا بھی تو اللہ تعالیٰ پہلے ہی معاف کر چکا ہے: ﴿ ..... لِيَغْفِرَ لَكَ الله مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ (الفتح: ٢) ".....تاكرالله تعالى آ بكى الله اور پچھلی خطائیں بخش وے'۔۔۔ جبکہ ہم تو گنا ہگار ہیں'اس لیے ہمارے لیے اتنی عبادت کافی نہیں ہے۔توان میں سے ایک نے کہا کہ میں ساری رات نوافل ادا کروں گا' کمر بستر سے نہیں لگا وَل گا۔ووسرے نے کہا کہ میں ہمیشہ روزہ رکھوں گا' مجھی ناغہ نہیں کروں گا۔تیسرے نے کہا کہ میں ساری عمر شادی بیاہ کے چکر میں نہیں پڑوں گا — ظاہر بات ہے کہ کُنبہ اور خاندان اور پھران کے ساتھ سوطرح کے جوجمیلے

<sup>(1)</sup> صحیح البخاری کتاب النکاح باب لزو حك علیك حق\_

ہوتے ہیں'ان کے ہوتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے لو لگانا مشکل ہوجاتا ہے ۔۔۔ حضوراکرم مُنَّا ﷺ کو جب اس سارے معاملے کی خبر ہوئی تو آپ نے ان کو بلا کرڈا نثااور آپ نے انتہائی غیر معمولی الفاظ ارشاد فر مائے:

((اَمَا وَاللَّهِ إِنِّى لَاَ خُشَاكُمْ لِلَّهِ وَاتَقَاكُمْ لَهُ 'لَكِتِی اَصُومُ وَاَفُطِرُ وَاصَلِی وَاصَلِی وَارْفُدُ وَاتَزَقَ جُ النِّسَاءُ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِی فَلَیْسَ مِنِیْ))(۱) و اصَلِی و اَرْفُدُ وَاتَزَقَ جُ النِّسَاءُ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِی فَلَیْسَ مِنِیْ))(۱) الله که من الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله و الله و

### فرائض اورنوافل مين نسبت وتناسب كوكمحوظ ركهنا

اس من بیں اہم بات ہے کہ دین اور عباوات کے معاطے بیں دو چیزیں دیکھنی ضروری ہیں جبکہ عام طور پرلوگوں کا طرقِمل ہے ہوتا ہے کہ صرف ایک چیز پر نگاہ ڈال لیتے ہیں کہ بید چیز حضورا کرم مُنگائیڈ کے شابت ہے۔ لیکن یہ بین و کیھتے کہ کتی ٹابت ہے۔ یہ دوسری بات بھی اپنی جگہ بہت اہم ہے۔ اُسوہ رسول مُنگائیڈ کے مجموعی نقشہ میں اس نبیت و تناسب کی بہت اہمیت ہے کہ کس چیز کی کتی اہمیت ہے اور کون می چیز کس درج میں مطلوب ہے۔ یہ چیز بھی حضور مُنگائیڈ کے سے شابت ہے اور اور یہ بھی ثابت ہے کہ کس چیز کی کتی اہمیت ہے اور رہ بھی ثابت ہے کہ کس چیز کی کتی اہمیت ہے اور دیم بھی ثابت ہے کہ کس جیز کو میر کرویا یا سیر کوتو لہ کردیا تو معاملہ حقیقت کے برعکس ہوجائے گا۔ مثال کے طور پر ایک نسخ کے تین اجزاء ہیں ایک ماشہ بھر ہے ایک تو لہ بھر ہے کہ ایک چھٹا تک بھر ہے۔ اگر آپ نے اس تناسب کو الٹا کردیا بایں طور کہ ماشے والے کوتو لہ کردیا اور تو لے کوچھٹا تک کردیا تو اب وہ نسخہ شفاء نہیں رہے گا 'بلکہ ہوسکتا ہے کہ نسخہ بالکت بن جائے۔ ہو چھٹا تک کردیا تو اب وہ نسخہ شفاء نہیں رہے گا 'بلکہ ہوسکتا ہے کہ نسخہ بالکت بن جائے۔ اس اعتبار سے غور کرنے کی ضرورت ہے کہ سنت رسول اور اُسوہ رسول بحثیت اس اعتبار سے غور کرنے کی ضرورت ہے کہ سنت رسول اور اُسوہ رسول بحثیت و کہ جوئی کیا ہے اور پھر اس میں نسبت و تناسبت کیا ہے۔ اول دیکھنے کی چیز ہے کہ آیا وہ مجموئی کیا ہے اور پھر اس میں نسبت و تناسبت کیا ہے۔ اول دیکھنے کی چیز ہے کہ آیا وہ اس محبح البحاری 'کتاب الذکا۔' باب الترغیب فی النکا۔

حضورا کرم کُلُیْنِ کمت ثابت ہے؟ اس لیے کہ اگر ثابت نہیں ہے تب تو وہ بدعت ہو جائے گی۔ اور دوسری چیز دیکھنے کی ہے ہے کہ جو چیزیں آپ کُلُیْنِ کم سے ثابت ہیں وہ کتنی ثابت ہیں' اس کوسا منے رکھ کر انسان فیصلہ کرے۔ امرِ واقعہ ہے ہے کہ فرض نماز اصل اہمیت کی حامل ہے' لیکن ہمارے ہاں عام طور پر بذہبی حلقوں میں اور خاص طور پر جو ذرامتصوفانہ انداز کے لوگ ہوتے ہیں' وہ فرض کوتو بس ایسے اداکرتے ہیں جیسے اس کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ بلکہ بعض لوگ وہ بھی ہیں جن کا ساراز ور فرضوں کے بجائے نوافل پر ہے۔ وہ فرض کے معاملے میں تو کوتا ہی ہرتے ہیں' مگر رات کی نماز میں تسلسل کوٹو نے نہیں ویتے۔ ہم کے معاملے میں تو کوتا ہی ہرتے ہیں' مگر رات کی نماز میں تسلسل کوٹو نے نہیں ویتے۔ ہم نے بالفعل ایسے لوگ دیکھے ہیں۔ یہ تمام چیزیں در حقیقت انسان کورا ہے نبوت سے ہٹا دینے والی ہیں۔

نوافل کے بارے میں شریعت سے ثابت ہے کہ یہ لازم نہیں ہیں۔ اسی طرح رات کا قیام بعنی تہجد بھی صرف حضور مُنافِیْنِ کے لیے لازم تھی' جبکہ دوسر رلوگوں کے لیے لازم تھی' جبکہ دوسر رلوگوں کے لیے لازم تھیں ہے۔ البتہ یہ ضرور ہے کہ رمضان المبارک میں اس کی بہت تشویق و ترغیب دلائی گئے ہے۔ وہ خاص ایک مہینہ ہے جس میں دن کے اوقات میں کھانا پینا حرام کیا گیا ہے اور رات کو سے دو تہائی رات 'یا کم سے کم ایک تہائی رات سے اللہ کی کتاب قرآن میں جید کے ساتھ جا گئے کی ترغیب دی گئی ہے۔ در حقیقت فرائض اور نوافل کے معاملے میں بہتہ ضروری ہے۔

### فرائض کی اہمیت مسلم ہے!

زیرمطالعہ حدیث میں بھی اُس شخص نے رسول اللّٰدِ کَالِیْمِ کے ایمیت کو جانتے ہوئے فراکض کی اہمیت کو جانتے ہوئے فر جانتے ہوئے فرض نماز اور فرض روز ہے کا بو چھاتھا — فرض نماز کی اہمیت کے بارے میں مجھے ایک حدیث اوریا د آئی۔حضور مُنَالِیَّئِم نے فرمایا:

((مَنْ صَلَّى الْعِشَاءَ فِي جَمَاعَةٍ كَانَ كَقِيَامٍ نِصُفِ لَيُلَةٍ وَمَنْ صَلَّى الْعِشَاءَ وَالْفَجْرَ فِي جَمَاعَةٍ كَانَ كَقِيَامِ لَيْلَةٍ)) (١)

 <sup>(</sup>١) سنن ابي داوُد كتاب الصلوة باب في فضل صلاة الحماعة.

'' جس شخص نے عشاء کی نماز باجماعت ادا کی گویا اُس نے آ دھی رات قیام کیا اور جس شخص نے عشاء کی نماز بھی جماعت کے ساتھ ادا کی اور پھر فجر کی بھی تو اس کے لیے یوری رات کا قیام لکھ دیا جائے گا۔''

فرض کی بیاہمیت ہے اور نجات کے لیے بھی بنیاد (base line) فرض عبادات ہیں۔ فرائض کی ادائیگی کے بعد آ دمی ہے جتنا اضافہ ہوسکے کرے کیکن اس کے ساتھ ساتھ حالات کو بھی پیش نظر رکھے۔ اس لیے کہ بعض حالات ایسے ہوں گے جس میں اصل اہمیت جہاد وقال کی ہوجائے گی۔ اب ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ اسلامی نظام اسلامی حکومت اور نظام خلافت قائم ہے تو قال کا معاملہ حکومت کے ذہے ہوگا اور حکومت اس کا انظام کرے گی۔ اگر کہیں دس ہزار آ دمیوں کی ضرورت ہے اور دس ہزار آ دمی جائے گئے کے لیے نگل آئے ہیں تو باقی آرام سے گھر میں سوئیں یارات کو جاگر کر نوافل پڑھیں۔ کے لیے نگل آئے ہیں تو باقی آرام سے گھر میں سوئیں یارات کو جاگر کر نوافل پڑھیں۔ سیتقرب بالنوافل کا موقع ہوگا، لیکن اگر اللہ کا دین مغلوب ہے پامال ہے اسے پاؤں سیتقرب بالنوافل کا موقع ہوگا، لیکن اگر اللہ کا دین مغلوب ہے پامال ہے اور ہم ہے اور منازات کی تبلیغ ہو رہی ہے تو اس صور تحال میں امر بالمعروف و نہی عن المنکر فرض منکرات کی تبلیغ ہو رہی ہے تو اس صور تحال میں امر بالمعروف و نہی عن المنکر فرض موجائے گا۔ اگر اُس وقت لوگ اس فرض کو ترک کر کے نوافل میں گیس گے تو یہ نوافل اُس گے منہ یردے مارے جا کیں گے۔

اس بات کو بہت زیادہ نمایاں کرنے کے لیے میں مثال دیتا ہوں۔ ذراسوچے 'جب دامن اُصد میں معرکہ جاری تھا' صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین اور حضور اکرم مُنَافِیْنِم کی ہوئے جان پر بنی ہوئی تھی ۔۔۔ آپ کو معلوم ہے کہ غزوہ اُصد میں رسول اللہ مُنافِیْنِم رخمی ہوئے اور آپ کا اتنا خون بہہ گیا کہ آپ ہوش ہو گئے اور بیا افواہ پھیل گئی کہ آپ شہید ہوگئے ہیں۔۔ اُس وقت اگر کوئی شخص مجد نہوی میں جیٹھا ہوا درود کی تبیج پڑھر ہا ہو' یا نوافل اداکر رہا ہو' یا قرآن مجید کی تلاوت کر رہا ہوتو اس کے بارے میں تھم لگایا جائے گا کہ وہ وہ اجھے کر رہا ہے۔ درود پڑھنے کی بہت فضیلت کہ وہ پکا منافق ہے۔ حالانکہ کام تو وہ اجھے کر رہا ہے۔ درود پڑھنے کی بہت فضیلت اصادیث میں بیان ہوئی ہے اور اس طرح نوافل بھی تقرب الی اللہ کا بہت بڑا ذریعہ

و اربعین نووی کی در 505 عرب در فطابات جمع کسی

ہیں۔ قرآن مجید کی تلاوت بھی اجروتواب کاخزانہ ہے کہ اس کے ایک ایک حرف پر دس دس نیکیوں کا تواب ہے اورآپ مُلَّا ﷺ نے یہ بھی فرمایا کہ اللّہ تھ کوایک حرف نہ بھیا' بلکہ الف علیحدہ حرف ہے' لام علیحدہ ہے اس طرح اللّه تھ پڑھنے پر مس نیکیاں ہوگئیں ۔ لیکن ہر حالت میں اور ہروقت ایسانہیں ہے۔ حالات کے مطابق جو چیز فرض ہوتو پہلے اس کی ادائیگی لازم ہے اور پھر نوافل کا درجہ آتا ہے۔ فرائض اور نوافل کے درجات کو ضرور ذہن میں رکھنا جا ہے' ورنہ ان نوافل کی کوئی اہمیت نہیں رہ جاتی ۔

حلال کوحلال سمجھنااور حرام ہے اجتناب کرنا

فرض نماز اور روزے کے بعد اُس شخص نے کہا: وَ اَحْلَلْتُ الْحَلَالَ، وَ حَرَّمْتُ الْحَوَالَ وَطَالَ الْحَوَامَ "اور مِيں حلال ہى پر قائم رہوں اور حرام سے مجتنب رہوں ' \_ گویا حلال کو حلال سے مجتنب رہوں ' \_ گویا حلال کو حلال سے مجتنب رہوں کو ایک فوجہ سے حرام نہیں کر لینا جا ہے \_ ہمارے ایک فوت شدہ بزرگ کہا کرتے تھے کہ لوگوں کو "تقویٰ کا ہمینہ' ہوجا تا ہے اور وہ حلال چیزوں کو بھی چھوڑ کر بیٹھ جاتے ہیں \_ حلال کو حلال سمجھنا اور ان کا استعال کرنا جا ہے' جیسا کہ سورۃ البقرۃ میں دومقامات پر آیا:

﴿ لِنَا يُتُهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْاَرْضِ حَلْلًا طَلِيًّا ۚ وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوْتِ الشَّيْطُنِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ تُبْنِينَ ۞﴾

''لوگو! جو چیزیں زمین میں حلال طیب ہیں وہ کھا وَ اور شیطان کے قدموں پر نہ چلو۔وہ تو تمہارا کھلا دشمن ہے۔''

﴿ لِنَا تُنْهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقُنْكُمْ وَاشْكُرُوا لِللَّهِ إِنْ كُنْتُمُ ايَّاهُ تَعْبُدُوْنَ۞﴾

''اےابلِ ایمان! جو پا کیزہ چیزیں ہم نےتم کوعطا فرمائی ہیں'ان کوکھا وَاورا گر خدا ہی کے بندے ہوتواس ( کی نعتوں ) کاشکر بھی ادا کرو۔''

#### سورة الاعراف ميں فر مايا:

﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِيْنَةَ اللَّهِ الَّذِي آخُرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ \* قُلْ هِيَ

لِلَّذِيْنَ امَنُوا فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَّوْمَ الْقِيْمَةِ "كَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الْإِلْتِ لِقَوْمٍ يَتُعْلَمُوْنَ ﴿

''(اے نی مُنَافِیْزَا!) آپ کہیے کہ کس نے حرام کر دی ہیں زینت (وآ راکش) اور کھانے پینے کی وہ چیزیں جواللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لیے ( زمین ہے ) نکالی ہیں! کہدد یجیے کہ میرسب چیزیں دنیا میں بھی اصلاً اہلِ ایمان کے لیے ہیں (لیکن مید کردنیا میں ہم کفار کو بھی دیتے ہیں جتنا جا ہتے ہیں)اور قیامت کے دن تو بیا ہل ایمان کے لیے خالص ہو جا کیں گی (پھر کفار کے لیے ان میں حصہ رہے گا ہی نہیں )۔ ای طرح ہم اپنی آیات کی وضاحت کرتے ہیں ان لوگوں کے ليے جونلم رکھتے ہیں۔''

للبذاتقوي ميں بيہ بھی شامل ہے کہ جوحلال شے ہےا سے حلال مجھواور استعمال کر و' اور جو حرام شے ہےاہے حرام مجھواوراس سے اجتناب کرو۔

یہاں ایک مئلہ بیر آ جاتا ہے ٔ فرض سیجیے کہ سی شخص کو بکری کا گوشت و با گما ہے جبکہا سے بتایا گیا کہ بیسور کا گوشت ہے اوروہ اسے سور کا گوشت سمجھ کر کھار ہاہے تووہ مور ہی کھا رہا ہے۔حرام کوحرام سمجھنا ضروری ہے'اس لیے اگر تمہیں یہ بتایا گیا ہے کہ پیہ مور کا گوشت ہے تو اس سے اجتناب لازم ہے۔البتہ اگر تحقیق کے بعدیہ ثابت ہو جائے کہ بیہ بات غلط کہی گئی ہے اور بیتو بکری کا گوشت ہے تو پھر کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔اگر بغیر تحقیق کے کھاؤگے توبیالیا ہی ہے جیسے حرام کھارہے ہو۔

## زىرمطالعەحدىث كاتآخرى حصه

ال شخص نے کہا کہ اگر میں فرض نماز پڑھوں اور فرض روز ہے رکھوں' حلال کوحلال جانوں اور حرام کوحرام مجھوں و لَكُمْ أَزِدْ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا ''اور میں اس يركى عمل كا اضافه نه كرول 'أَاذُ مُحُلُ الْمَحَنَّةَ؟ ''تو كيا مين جنت مين داخل بو جاؤن گا؟''رسول الله مَا الله عَلَيْ إِنْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْ الل فخص نے اپنا فیصلہ سناتے ہوئے کہا: وَاللَّهِ لَا اَذِیْدُ عَلَى ذَلِكَ شَیْئًا ''اللّٰہ کُامْ اِمْس اس یرکسی چیز کااضا فینہیں کروں گا۔'' اس حدیث ہے اب میں مطلب نکالنا کہ یہاں چونکہ زکوۃ اور جج کا ذکر نہیں ہے'
لہٰذاز کوۃ اور جے لازم نہیں' غلط ہے۔ اس طرح چونکہ یہاں ایمان کا ذکر نہیں' لہٰذا ہیے کہنا کہ
اگرکوئی شخص نیک اعمال کررہا ہے' چاہے اس کے دل میں ایمان ہے یانہ ہے وہ بہر حال
جنت میں جائے گا' ایسے نتیج اخذ کرنا شیح نہیں ہے۔ اس لیے کہ بیسارے غلط نتا بگج ہیں
جوصرف اس لیے ذہن میں آتے ہیں کہ انسان حدیث کے پس منظر اور مخاطب کو پیش نظر
نہیں رکھتا۔ زیر مطالعہ حدیث ایک معین شخص کے احوال پر منی ہے (گویا ایک پی پی کال
ہے ) اور نبی اکرم مُنا شِیْزِ نے اس کے حالات کو پیش نظر رکھتے ہوئے اُسے صرف نماز' روزہ
اور حلال وحرام کی تمیز پر جنت کا پروانہ تھا دیا ہے' لہٰذا حدیث کے پس منظر اور باتی
حالات وواقعات کو پیش نظر رکھتے ہوئے اس کو جھنا جا ہے۔

دوسری بات بہ ہے کہ یہاں اصل مضمون فرض اور نقل کا ہے۔ نماز فرض ہے پڑھؤ روز ہ فرض ہے رکھؤ زکو ہ فرض ہے تو اوا کرؤ جج فرض ہے تو اس کے لیے ضرور جاؤ۔ اس لیے کہ استطاعت کے ہوتے ہوئے بھی جج نہ کرنے کو کفر ہے تعبیر کیا گیا ہے۔ ارشاو باری تعالی ہے: ﴿ وَلِلّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِجَّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ اِلَيْهِ سَبِيْلًا طُ وَمَنْ كَفَرَ باری تعالی ہے: ﴿ وَلِلّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِجَّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ اِلَيْهِ سَبِيْلًا طُ وَمَنْ كَفَرَ باری تعالی کا حق (لیمن فَانَ اللّٰهَ عَنِی عَنِ الْعَلَمِیْنَ ﴾ (آلِ عمران) ''اور لوگوں پر الله تعالیٰ کا حق (لیمن فرض) ہے کہ جواس گھر تک جانے کا مقدور رکھ وہ اس کا جج کرے 'اور جواس تھم کی لئے سے کہ جواس گھر تک جانے کا مقدور رکھ وہ اس کا جج کرے' اور جواس تھم کی لئے کہ کے اور جواس تھم کی اللّٰ عالَم سے بے نیاز ہے۔'

# رسول الله مثَّالتُّينَةِ مَى جامع نصيحتين

اب آی کا گلدستہ ہادر اصل حدیث ۲۳ جوامع الکلم کا گلدستہ ہادر اس کے ہر جملے میں معانی کا اک جہال پنہاں ہے۔ میں نے عرض کیا تھا کہ حضور مَثَاثَیْنَام کا این اور میں ان میں معانی کا اک جہال پنہاں ہے۔ میں نے عرض کیا تھا کہ حضور مَثَاثَیْنَام کا اینا فرمان ہے: ((اُوْتِیْتُ جَوَامِعَ الْگلَمِ)) (۱) '' مجھے اللہ تعالی کی طرف سے بڑے اپنا فرمان ہے: ((اُوْتِیْتُ جَوَامِعَ الْگلَمِ))

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب قول النبي بعثت بحوامع الكلمـ وصحيح مسلم كتاب المساجد ومواضع الصلاة\_

جامع کلمات عطا ہوئے ہیں'۔ جوامع الکلم سے مراد ہے دوئین الفاظ میں بہت بڑی اور بہت ساری حقیقتوں کو سمود بنا۔ یہ حضور کا ایکنی کے لیے اللہ تعالیٰ کا ایک خاص عطیہ ہے۔ قرآن بھی جوامع الکلم ہے مثلاً سورة العصر میں پورا قرآن مجید موجود ہے۔ سورة العصر کی صرف تین آیات ہیں اور امام شافعی پُھٹے اس کے بارے میں کہتے ہیں: کُو تَدَبَّرُ النَّامُ هٰذِهِ السُّوْرةَ لُوسَعَتْهُمْ ''اگرلوگ صرف اس ایک سورت برغور وفکر کریں قد بین النَّامُ هٰذِهِ السُّوْرةَ لُوسَعَتْهُمْ ''اگرلوگ صرف اس ایک سورت برغور وفکر کریں (اور اس کی گہرائی میں جائیں) تو بیان کی ہدایت کے لیے کافی ہوجائے گئن میں جو بین کو عبرہ فرز آخری پارہ کی جو تفسیر کلھی ہے اس میں امام شافعی کے بیالفاظ تقل کیے ہیں: کو کم عبرہ فرز آئی مِنَ الْفُوْر آنِ سِواها لَکُفَتِ النَّامَ ''اگر قرآن مجد میں سوائے اس (ایک صورة لیمی سورة العصری ای اور بچھ نازل نہ ہوتا تو لوگوں کی ہدایت کے لیے بہی کافی صورة العصری ای ایمیت کے پیش نظر صحابہ کرام ہوگئی کواس سورة مبارکہ کے ساتھ میں اس تھا۔ چنانچہ صحابہ کرام ہوگئی کی ارب میں معرت الومز بیندواری وائی کی بہت قبی اُن میں اور امام بیمی کی ''شعب الایمان' میں منقول ہے کہ روایت طبرانی کی ''مجم الاوسط' میں اور امام بیمی گئی ' شعب الایمان' میں منقول ہے کہ: روایت طبرانی کی ''مجم الاوسط' میں اور امام بیمی گئی ' شعب الایمان' میں منقول ہے کہ:

كَانَ الرَّجُلَانِ مِنُ أَصْحَابِ النَّبِي عَنْ إِذَا الْتَقَيَّا لَمْ يَتَفَرَّقًا حَتَّى يَقُرَأَ الْحَدُهُمَا عَلَى الْآخِرِ اللَّهِ يَقُرَأَ الْعَصْرِ ثُمَّ يُسَلِّمُ أَحَدُهُمَا عَلَى الْآخِرِ اللَّهِ وَالْعَصْرِ ثُمَّ يُسَلِّمُ أَحَدُهُمَا عَلَى الْآخِرِ اللَّهِ وَالْعَصْرِ ثُمَّ يُسَلِّمُ أَحَدُهُمُ اعْلَى الْآخِرِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُعَلِيلُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْتَى الْمُعْمِعِلَى الْمُعْتَعِلَى الْمُعْتَى الْمُعْمِى اللَّهُ عَلَى الْمُعْمِعِلَى الْمُعْمِعِ عَلَى الْمُعْمِعِلَى الْمُعْمِعِلَى الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعِلَى الْمُعْمِعِ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُوالْمُ الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعُلِمُ اللْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَمُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَمُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَمُ عَلَمُ الْمُعْمِعُ عَلَى الْمُعْمِعُ عَلَمُ عَلَى الْمُع

سورة العصر پھیلتی ہے پھولتی ہے اور اس کے مضامین سے اس کی شاخیں بنتی ہیں۔
﴿ وَالْعَصْرِ ﴾ میں زمانہ تاریخ ، تاریخ ، حالات وواقعات انباء الرسل اور فقص النبین آرہے ہیں۔ ﴿ وَعَمِلُوا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ال

و اربعین نُوَوی کے میں ہیں و 509 میں میں نظابات جمعہ کسی شجرہ طلبات جمعہ کسی شجرہ طلبہ موجود ہے۔

اس طرح حضورا کرم منافیا کی احادیث بھی جوامع الکلم ہیں۔ ہم بیحدیث بھی پڑھ چکے ہیں: ((اَلَدِیْنُ النّصِیْبِحَدُّ))۔ اب بیدولفظ ہیں کین ان دولفظوں میں گویا ہدایت کا ایک سمندر کوزے کے اندر بند کر ویا گیاہے۔ اس طرح زیر مطالعہ حدیث بھی جوامع الکلم میں سے ایک ہے اور اس کی خاصیت سے ہے کہ اس حدیث کے ہر ہر جملہ میں غور دفکر کرنے والول کے لیے ہدایت کا وافر ذخیرہ موجود ہے۔۔۔۔ اب اس حدیث کا جملہ وارمطالعہ کرتے ہیں:

## یا کیزگی نصف ایمان ہے!

حضور اکرم کُلُیْکُم نے فرمایا: ((اکھُلُور شَطْو الْاِیْمَانِ))''یا کی نصف ایمان ہے''۔ یا کی نصف ایمان کیوں ہے؟ اس کے بارے میں نوٹ کرلیں کہ اس عالم کے اندر نیکی کے داعی اور نیکی کی طرف لوگوں کو بلانے والے بھی موجود ہیں اور خودا پنی ذات میں نیکی کے نمونے بھی موجود ہیں۔ یعنی فرضتے اور داعیانِ دین ۔ اور شاہ ولی اللہ میں نیکی کے نمونے بھی موجود ہیں کہ اولیاء اللہ کی ارواح کو بھی ان کے انتقال کے بعد وہلوی میشنے کا بیقول ہم پڑھ چکے ہیں کہ اولیاء اللہ کی ارواح کو بھی ان کے انتقال کے بعد اللہ تعالی فرشتوں کے طبقہ اسفل میں شامل کردیتے ہیں۔ اب فرشتوں کے ساتھ روحانی طور پر قرب حاصل کرنے کے لیے پاکی شرط ہے' اس لیے کہ وہ نا پاکی کے قریب نہیں طور پر قرب حاصل کرنے کے لیے پاکی شرط ہے' اس لیے کہ وہ نا پاکی کے قریب نہیں اتر نے ۔ جیسے رسول اللہ مُنَا اللہ کھی ان ہے:

((لَا تَذِخُلُ الْمَلَائِكَةُ بَيْتًا فِيْهِ كُلْبٌ وَلَا صُوْرَةُ تَمَاثِيلَ)) (١)

''جس گھر میں ُ کتّا ہو یا تصاور یہوں تواس گھر میں فرشتے داخل نہیں ہوتے۔''

اس کی وجہ یہ ہے کہ ان چیز وں سے نیکی کو اور اس لطافت کو مناسبت نہیں ہے۔اور اگر آ پ اس طرح کا معاملہ کر رہے ہیں تو گو یا فرشنوں کے قرب سے ان کے لمس سے اور ان کے فیض سے آپ محروم رہ گئے لیکن اگر آپ پاک رہیں گے تو بیسب حاصل ہوگا۔ لہٰذا پاکیزگی ہر حال میں ہونی جا ہیے' جیسے کہ حضور مُثَالِّیُنِّ اکا معمول تھا کہ رات کوسونے سے

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب بدء الوحى بأب ذكر الملائكة وصحيح مسلم كتاب اللباس والزينة باب تحريم تصوير صورة الحيوان .....

پہلے وضوفر ماتے تھے'تا کہ سوتے ہوئے انسان پاکی کی حالت میں رہے۔آپ کو معلوم ہے کہ جواجھے خواب ہوتے ہیں وہ فرشتوں کی طرف سے ہوتے ہیں اور جو برےخواب ہوتے ہیں وہ شیطان یا اپنفس کی طرف سے ہوتے ہیں۔لہذا نیک لوگوں اور فرشتوں کے قرب کے لیے پاکیزگی بے حد ضروری ہے۔

#### سبحان الله اورالحمد للدكي فضيلت

آ كَ رسول اللَّهُ ظَلَّيْنَا مِنْ فَرمايا: ((وَالْحَمُدُ لِللَّهِ تَمُلَّا الْمِيْزَانَ))' 'اورالحمدلله سے میزان پُر ہوجاتی ہے''۔میزان سے مراد''میزانِ عمل'' ہے لینی جواللہ کے ہاں انسان کے اعمال کوتو لئے کے لیے تراز و ہے اس تراز و کے پلڑے کوالحمد ملٹہ کا چھوٹا سا كلمه بحرد على الك حديث من آتا ب: ((التَّسْبيْحُ نِصْفُ الْمِيْزَانِ وَالْحَمْدُ لِللهِ يَمْلُوُّهُ))(۱) ''سبحان اللّٰد كہنا نصف ميزان ہے اورالحمد للّٰداس كومجرويتا ہے'' \_اس كى وجيہ یہ ہے کہ اللہ تعالی کی معرفت کے دو پہلو ہیں۔ ایک ہے' 'مُبنِّحَانَ اللّٰهِ'' — لیعنی ہی یقین رکھنا کہ اللہ کےعلم میں' اُس کی قدرت میں' اُس کی صفات میں' اُس کے کمالات میں کہیں کوئی کمی نہیں ہے' کوئی نقص اور کسی عیب کا کیا سوال! یہ ہے سجان اللہ کامفہوم۔ اگر دا قعتًا بیقلب کی گہرائیوں ہے نکل رہا ہے تو اس کی تا ثیراس حدیث میں بتا دیگئی کہ پیہ نصف میزان ہے۔جبکہ اللہ کی معرفت کا دوسرا پہلو ہے: ''المُحَمَّدُ لِللهِ ''سلعن اللہ ک نعتوں پراُس کاشکر بجالا نا۔اللّٰہ نے جو جونعتیں ہمیں دی ہیںان کا ذکر بھی کرنا ہےاور اس ير الله كاشكر بهى اداكرنا ب -جيسے سورة الفحل ميں فرمايا: ﴿ وَاَمَّنَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴿ ﴾ "اور (لوگول سے) اینے رب کی نعمتوں کا تذکرہ بھی کرتے رہا کریں ( کہ یہ بھی شکر گزاری کا ایک طریقہ ہے )۔''

اس شمن میں میبھی یادر ہے کہ قرآن مجیداللہ ربّ العزت کی بنی نوعِ انسان کے لیے سب سے بڑی نعمت ہے۔ سورۃ الکہف کے آغاز میں فرمایا: ﴿ اَلْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِیْ اَلَٰذِیْ اَلْٰذِیْ اَلٰٰذِیْ اَلٰٰذِیْ اَلٰٰ عَلٰی عَبْدِہِ الْکِتٰبَ وَلَمْ یَجْعَلْ لَّهٔ عِوَجًا ﴾ ''کُل حمد وثنا اورکُل شکر اللہ ہی اَنْزِلَ عَلٰی عَبْدِہِ الْکِتٰبَ وَلَمْ یَجْعَلْ لَّهٔ عِوَجًا ﴾ ''کُل حمد وثنا اورکُل شکر اللہ ہی

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الدعوات باب منه ومسند احمد ح: ٥ ٩ ٩ ٧ ٢ ـ

کے لیے ہے جس نے اپنے بندے پر کتاب اتاری اور اس میں کوئی کجی نہیں رکھی'۔ اس طرح سورۃ الفرقان کے آغاز میں فرمایا: ﴿ تَلُوكُ الَّذِی نَزَّلَ الْفُوْقَانَ عَلَی عَبُدِهٖ لِیَکُوْنَ لِلْعَلَمِیْنَ نَذِیْرًا ﴿ ﴾ ''بڑی بابرکت ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے پر الفرقان اُتاراتا کہ وہ تمام جہان والوں کو خبردار کرنے والا بن جائے''۔ لہذا قرآن مجید کی اس عظیم نعمت پراللہ کاشکرادا کرنا ہم سب پرلازم ہے۔

آ گے رسول الله كَالْيَا الله تَمْلَأُ مَا بَيْنَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِللهِ تَمْلَأُ مَا بَيْنَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِللهِ تَمْلَأُ مَا بَيْنَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ)) ''اور سجان الله اور الحمد لله (جب جمع ہوجائيں گيتو) وہ زمين اور آسان كے درميانی خلاكو بحرديں گئے'۔ بيان دوكلمات كى عظمت كے بيان كا ايك اسلوب ہے۔ اس كو ہم مادى اعتبار سے نہيں سمجھ سكتے كه اس سے مرادكيا ہے۔ صحیح بخارى كى آخرى حديث بھى ان كلمات كى عظمت كے بيان ميں ہے۔ رسول الله عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهُ ا

((كَلِمَتَانِ حَبِيْبَتَانِ اِلَى الرَّحْمٰنِ، ثَقِيْلَتَانِ فِى الْمِيْزَانِ، خَفِيْفَتَانِ عَلَى اللِّمَانِ :سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيْمِ)) اللِّسَانِ :سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيْمِ))

'' دوکلمات ہیں جورحمان کو بہت پیند ہیں میزان میں بہت بھاری ہیں اور زبان پر بہت ملکے ہیں ۔ وہ ہیں: سُبُحَانَ اللّٰهِ وَبِحَمْدِم سُبُحَانَ اللّٰهِ الْعَظِيْم''۔

#### نما زنور ہے

''مُنْبَعَ الله''اور''الْمَحَمْدُ لِلله'' كَ عظمت كوبيان كرنے كے بعد آپ مُنْ الله ' نفر مایا: ((وَالصَّلَاةُ نُوْرٌ))' اور نمازنور ہے'' نماز انسان كے اندر برائى سے ركنے اور اچھائى كے كام كرنے كى صلاحت بيدا كرتى ہے بشرطيكہ وہ حقیقت میں نماز ہو۔ وہ نماز جس كے بارے میں قرآن كہتا ہے: ﴿ إِنَّ الصَّلُوةَ تَنْهٰى عَنِ الْفَحُشَآءِ وَهُ نَمَازُ جس كے بارے میں قرآن كہتا ہے: ﴿ إِنَّ الصَّلُوةَ تَنْهٰى عَنِ الْفَحُشَآءِ وَالْمُمْنَكُومِ ﴿ وَالْمَانُ كُومِ اور مَكَر سے روكنے والى ہے'' وَالْمُمُنْكُومِ ﴿ وَالْمَانُ وَالْمَانُ وَالْمَانُ وَالْمَانُ وَالْمَانُ وَالْمَانُ وَالْمَانُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ اللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ كَامُونَ وَصَوْرَ وَصَوْمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّ ادا ہو گیا۔ باقی اس کے اندر برائی ومنکر سے روکنے کی تا نیم نہیں ہوسکتی۔ اس طرح نماز انسان کے اندر باطنی بصیرت پیدا کرتی ہے۔ بیدوہ نور ہے جس سے اسے نظر آنے لگتا ہے کہ بیدی ہے اور یہ باطل ہے 'بیری ہے اور یہ غلط ہے۔ بیداصل میں انسان کی وہ بصیرت ہے جواللہ تعالی عطا کرتا ہے اور نماز اس کے حصول کا سب سے بڑا ذریعہ ہے۔

صدقہ دلیل ہے

رسول اللَّمْ كَالْيَّا مِنْ مَنْ لِيرْ مايا: ((وَ الصَّدَقَةُ بُرْ هَانٌ))'' اور صدقه وليل ہے'۔
لين صدقه اس بات كى دليل ہے كہ شخص واقعى صادق الايمان ہے۔'' آيت البر''ميں
آپ نے ديكھا كمانفاق في سبيل اللہ كے بعد كس قد رشدومہ كے ساتھ آيا ہے: ﴿ اُولِيْكَ
الَّذِيْنَ صَدَقُوْ ا ْ وَ اُولِيْكَ هُمُ الْمُتَّقُونُ فَ ﴾ فرمانا:

''نیکی بہی نہیں ہے کہ تم اپنے چہرے مشرق اور مغرب کی طرف پھیردو بلکہ نیکی تو
اُس کی ہے جوابیان لائے اللہ پر'یوم آخرت پر'فرشتوں پر'کتاب پراور نبیوں
پر۔اوروہ خرج کرے مال اس کی محبت کے باوجود قرابت داروں' تیمیوں'
مختاجوں' مسافروں اور ما تکنے والوں پر اور گردنوں کے چھڑانے میں۔اور قائم
کرے نماز اور اداکرے زکو ہ۔اور جو پوراکرنے والے ہیں اپنے عہد کو جب
کوئی عہد کرلیں۔اور خاص طور پر صبر کرنے والے نقرو فاقہ میں' تکالیف میں اور
جنگ کی حالت میں۔ یہ ہیں وہ لوگ جو سچے ہیں۔اور یہی حقیقت میں متی ہیں۔''
ورحقیقت جب انسان اپنا مال صدقہ کے طور پر نکال کرویتا ہے تو اس سے یہ ثابت
ہوتا ہے کہ اس کے ول میں ایمان ہے۔ تبھی تو وہ دے رہا ہے' ورنہ کا ہے کو ویتا ہے کوئی

شخص؟ ظاہر بات ہے ہر شخص اپنے مال سے نفع چاہتا ہے۔ اب ایک مادی نفع ہے جو آپ کواس دنیا میں حاصل ہوگا اور سے آپ کواس دنیا میں حاصل ہوگا اور سے سب سے بڑا نفع ہے۔ لہذا جو شخص کسی مادی منفعت کے حصول کے لیے نہیں صرف اللہ کی رضا جو کی کے مال دیتا ہے صدقہ کرتا ہے سے گویا اس کے ایمان کا ثبوت ہے۔ صبر روشنی ہے

﴿.....وَالصَّبِرِيْنَ ٰفِي الْبَاْسَآءِ وَالضَّرَّآءِ وَحِيْنَ الْبَاْسِ ۚ اُولَئِكَ الَّذِيْنَ صَدَقُوْا ۚ وَاُولِیْكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ۞﴾

''.....ادر خاص طور پر صبر کرنے والے فقر و فاقہ میں' تکالیف میں اور جنگ کی حالت میں ۔ یہ ہیں وہ لوگ جو سیج ہیں۔اور یہی حقیقت میں متقی ہیں۔''

قرآن خجنت ہے!

آ کے زیر مطالعہ حدیث کا اہم ترین حصه آرہا ہے۔رسول الله مالية الله عليه الله عليه الله مايا:

((وَالْقُوْ آنُ حُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ)) ''اورقر آن تمہارے ق میں دلیل ہے یا تمہارے طاف دلیل ہے یا تمہارے لیے خلاف دلیل ہے گا''۔قرآن کی ہدایت سے استفادہ کرو گے توبید دنیا میں تمہارے لیے دلیل ہے اور آخرت میں تمہارے لیے شافع بن کر کھڑا ہوجائے گا۔ جیسے کہ ایک حدیث میں روزے اور قرآن کے حوالے ہے آتا ہے' حضرت عبداللہ بن عمر ورضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُنظِینِ نے فرمایا:

((اَلصِّيَامُ وَالْقُرُآنُ يَشْفَعَانِ لِلْعَبْدِ ' يَقُولُ الصِّيَامُ : اَىٰ رَبِّ اِنِّىٰ مَنَعْتُهُ الطَّعَامَ وَالشَّهَوَاتِ بِالنَّهَارِ فَشَفِّعْنِیْ فِیْهِ ' وَیَقُولُ الْقُرُآنُ : مَنَعْتُهُ النَّوْمَ بِاللَّیْلِ فَشِّفِعْنِیْ فِیْهِ ' فَیُشَفَّعَانِ)) <۱ )

''روزہ اور قرآن (قیامت کے روز) بندے کے قت میں شفاعت کریں گے۔ روزہ عرض کرے گا: اے رت! میں نے اس شخص کو دن میں کھانے پینے اور خواہشاتِ نفس سے روکے رکھا' تو اُس کے قق میں میری سفارش قبول فرما! اور قرآن یہ کہے گا کہ اے پر دروگار! میں نے اسے رات کے وقت سونے سے روکے رکھا' لہٰذا اس کے حق میں میری سفارش قبول فرما! چنا نچہ (روزہ اور قرآن) دونوں کی شفاعت (بندے کے حق میں) قبول کی جائے گی۔''

اس لحاظ سے قرآن مجید دنیا میں بھی جمت ہے' ہایں طور کہ تیجے اور سید ھے راستے کی طرف آپ کی رہنمائی کرتا ہے اور قیامت میں بھی آپ کے حق میں شافع بن کر کھڑا ہوگا۔ اس کے برعکس اگر قرآن کو آپ نے رد کر دیا' اس کے احکام کو آپ نے توڑ دیا یا قرآن کی ہدایت کو قبول کرنے سے اعراض کیا تو اس صورت میں یہ آپ کے خلاف گواہ بن کر کھڑا ہوگا اور کہ گا: اے اللہ! یہ کہتا تو تھا کہ مجھ (قرآن) پرایمان رکھتا ہے' حالانکہ حقیق معنوں میں اس کا مجھ پرایمان نہیں تھا۔ یہ مجھے پڑھتا ہی نہیں تھا اور نہ اس نے بھی مجھے کی کوشش کی۔

الله تعالیٰ ہے دعاہے کہاس قر آن کو ہمارے حق میں ججت بنادے اے ہماراامام وراہنما بنادے اوراہے ہمارے حق میں رحمت بنادے۔ آمین یار بّ العالمین!

<sup>(1)</sup> رواه البيهقي في شعب الايمان و مسند احمد ع: ٦٣٣٧ \_

#### انسان اورمشقت : لا زم وملز وم

زیرمطالعہ حدیث کا آخری گلزابرا احکیمانہ ہے۔فرمایا: ((کُلُّ النَّاسِ یَغُدُوْ ، فَبَانِیْ فَفُسَهُ ) ''سب لوگ صبح کرتے ہیں اور پھروہ (دن پھر) پی جان کو بیچے ہیں'۔ جان کو بیپنا کیا ہے' اس کو سمجھ لیچے۔ ایک مزدور' مزدوری کرر ہا ہے تو وہ اپنی توانائی کو اپنی قوت کو استعال کررہا ہے' گویاوہ اپنے آپ کو بی رہا ہے۔ اسی طرح ایک ڈاکٹر اپناعلم بی رہا ہے' بایں طور کہوہ اپنی کلینک پر بیٹھا مریض کو دیکھا ہے' نسخہ لکھ کے دیتا ہے اور پھراپی فیس بایں طور کہوہ اپنے آپ کو بی رہا ہے۔ اسی طرح وکیل اپنے دماغ کو بیچنا ہے' لیتا ہے۔ گویا یہ بھی اپنے آپ کو بیچنا ہے' میں جاکر دلائل دیتا ہے اور اس کے بیسے لیتا ہے۔ الغرض ہر خص اپنے آپ کو بیچنا ہے' رہا ہے۔ اس لیے آپ کو بیچنا ہے' رہا یہ کہ ہر خص میں جاکر دلائل دیتا ہے اور اس کے بیسے لیتا ہے۔ الغرض ہر خص اس سے مشخی نہیں ہے۔ اس لیے آپ کو بیچنا رہتا ہے۔ اپنی تو انائیاں' اپنی تو تیں' اپنی صلاحیتیں ۔ جواللہ تعالیٰ نے اس کے اندرر کھی ہوئی ہیں۔ ان سب کو ہروئے کا رائی ایک میں تیے کیا نکتا ہے' کا نکتا کیا نکتا ہے' کیا نکتا ہے کا نکتا ہے کا نکتا ہے کا نکتا ہے کیا نکتا ہے کیا نکتا ہے کیا نکتا ہے کیا نکتا ہے کا نکتا ہے کیا نکتا ہے کا نکتا ہے کیا نکتا ہے کیا نکتا ہے کیا نکتا ہے کا نکتا ہے کا نکتا ہے کیا نکتا ہے کا نکتا ہو کیا کا نکتا ہے کا نکتا ہے کیا نکتا ہے کا نکتا ہے کا نکتا ہے کیا نکتا ہے کیا نکتا ہے کا نکتا ہے کیا نکتا

اس نتیجہ کے بارے میں آپ کا گائی نے فرمایا: (افکہ محیقہ کھا آؤ مو بیفہ) '' پس وہ اپنی نفس کوجہم کی آگ ہے بچا کرلے آتا ہے یا خود کو تباہ و برباد کر بیٹھتا ہے' ۔ یعنی اگر اس نے کوئی حرام کام نہیں کیا' جوٹ نہیں بولا' خیانت نہیں کی تو وہ اپنی آپ کوئی غلط کام نہیں کیا' جموٹ نہیں بولا' خیانت نہیں کی تو وہ اپنی آپ کو بیالات ہے۔ اس نے مزدوری کا معاملہ طے کیا تھا کہ میں شام تک میں محنت کروں گا اور سور و پے لوں گا تو پھرائس نے کوئی وقت ضائع نہیں کیا۔ اُس نے بیٹیں کیا کہ اب گا اور سور و پے لوں گا تو پھرائس نے کوئی وقت ضائع نہیں کیا۔ اُس نے بیٹیں کیا کہ اب محت کرئی جا ہے۔ اس طرح آگر آپ سرکاری ملازم ہیں' آپ کو تنخواہ ملتی ہیں' آپ کو محت کرئی جا ہے۔ اس طرح آگر آپ سرکاری ملازم ہیں' آپ کو تنخواہ ملتی ہیں' آپ کے محت کوئی نہیں اور مراعات ہیں' لیکن آگر آپ آفس جا کرخوش گیاں کریں' جا کے بیٹیں اور دوستوں کو entertain کریں' جبکہ دوسری طرف سائلین پریشان ہور ہے ہول' یک کا منہ ہور ہے ہوں' فائلوں کے انبار میز پرلگ رہے ہوں تو بیخیانت ہے' اس لیے ان کے کام نہ ہور ہے ہوں' فائلوں کے انبار میز پرلگ رہے ہوں تو بیخیانت ہے' اس لیے کہ آپ نے نے نے فرائض ادانہیں کیے۔ اس اعتبار ہے گویا مشقت تو جھیلی ہے' محنت تو کی کہ آپ نے نے نے نے فرائض ادانہیں کیے۔ اس اعتبار ہے گویا مشقت تو جھیلی ہے' محنت تو کی کہ آپ نے نے نے نے فرائض ادانہیں کیے۔ اس اعتبار ہے گویا مشقت تو جھیلی ہے' محنت تو کی

و اربعین نَوَوی کی محرور 516 کرد کا ابت جمعہ کی ہے لیکن اس کا نتیجہ یہ نکلا ہے کہ آپ نے اپنے نفس کوجہنم میں ڈال دیا ہے۔مشقت اور محنت اپنی جگہ کیکن آپ اگر ایسا کر رہے ہیں تو آپ شام کو گناہوں کی گٹھڑی لے کر واپس آرہے ہیں۔جبکہ اس مشقت اور محنت کے حوالے سے قر آن مجید میں تسمیں کھا کر كَهَا كَيَا إِنَ الْمُلْدِ وَ وَالْدِ وَالْمُنْتَ حِلَّ إِنِهَاذَا الْبُلَدِ ﴿ وَوَالِدٍ وَّمَا وَلَدَ لَقَدْ خَلَفْنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدِهِ ﴾ " " بنبين مجهدتم ہے اس شہر ( مکه ) كى جس ميں کی اولا دکی' کہ ہم نے انسان کومشقت ( کی حالت ) میں (رہنے والا ) پیدا کیا۔''

# مشقت ہرانیان کا مقدر ہے

پیمشقت اورمحنت ہرانسان کا مقدّر ہے ٔ صرف نوعیت کا فرق ہے۔بعض لوگوں کی جسمانی مشقت زیادہ ہےاور بعض لوگوں کی زہنی مشقت زیادہ ہے \_ بعض لوگوں کوروٹی کی پریشانی ہوتی ہے جبکہ بعض لوگوں کواپنے نقصان کی پریشانی ہوتی ہے۔ کروڑ پتی ہیں لیکن نقصان آگیا تواب پریشانی ہے ایک رنج اورغم ہے۔ اور آپ کومعلوم ہے کہ دولت مندول میں جس قدر د ماغی امراض ہوتے ہیں وہ مز دوروں میں نہیں ہوتے ۔مز دور تو صبح سے شام تک محنت کر کے تھکے ہارے لیٹتے ہی سو جاتے ہیں اور پھر صبح ہی آئلے کھلتی ہے۔لیکن دولت مندلوگوں کو نیند کے لیے سکون آوردوائیوں کی ضرورت ہوتی ہے اورانہیں ان کے بغیر نینزنہیں آتی ۔

انساني مشقت كے حوالے سے سورة الانشقاق ميں فرمايا گيا: ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدُحًا فَمُلْقِيْهِ ﴿ ﴾ (الانشقاق) "ا انان! تو مشقت پر مشقت جھلتے ہوئے آئے گا اور اپنے رب سے ملاقات کرے گا''۔ یعنی ایک کا فریا فاسق وفا جر شخص د نیا میں بھی مشقت جھیلتا ہے اور آخرت میں بھی نا کا می وہر بادی ہے دو چار ہوگا' جبکہ ایک بندہ مؤمن جس نے دنیا میں مشقتیں اور مصبتیں جھیلی ہیں اور اس پرمبرکیا ہے'ای طرح اللہ کے دین کے لیے مشقت کی ہے'ایٹار کیا ہے' بھاگ دوڑ کی ہے' الله کے دین کی دعوت اوراس کی اقامت کی جِدّو جُہد میں اپنی صلاحیتیں گھلائی ہیں تواہیے شخص کے لیے آخرت میں سکون و راحت ہوگی۔سورۃ الواقعہ میں ایسے لوگوں کے بارے میں فرمایا گیا :﴿ فَرَوْحٌ وَّرَیْحَانٌ وَّجَنَّهُ نَعِیْمِ ﴿ `` پُسِ اس کے لیے آرام وَآرائش اورخوشبودار پھول اورنعت کے باغ ہیں'۔ان کے لیے وہاں کوئی مشقت نہیں ہے وہاں تو بس آرام اور راحت ہے۔

یہ حقیقت ہے کہ ہر خص کا مقدر ہے کہ وہ محنت کرتا ہے' مشقت کرتا ہے' تکلیفیں جھیلتا ہے' حتیٰ کہ آپ یوں سمجھے کہ حیوانات کے مقابلے میں ایک اعتبار سے انسان کا معاملہ زیادہ خراب ہے۔ اس لیے کہ حیوانات میں وہ احساسات نہیں ہوتے جوانسان میں ہوتے ہیں۔ اگر آپ کا جوان بیٹا آپ کے سامنے سینہ تان کر کہے: چھوڑی' ابا جان! آپ تو دقیا نوی قتم کی با تیں کرتے ہیں اور میں آپ کی ان با تو ل کو نہیں ما نتا تو اس پر جو رخی وہ کا وہ کی بیل گائے یا کسی اور حیوان کو بھی نہیں ہوسکتا' اس لیے کہ وہ اان اللہ کو ہوگا وہ کسی بیل گائے یا کسی اور حیوان کو بھی نہیں ہوسکتا' اس لیے کہ وہ اان اللہ احساسات سے عاری ہیں۔ اس طرح آپ کو معلوم ہے کہ سب سے زیادہ لا چا را نسانی احساسات سے عاری کا بچہ بیدائش کے فور أبعد کھڑ اہونا شروع کر دیتا ہے۔ بچھو دیراس کی بیے ہوتا ہے۔ بچھو دیراس کی طور سے کھڑ اہو جا تا ہے۔ جبکہ انسان کے بیکے کوکس قدر نگہداشت (care) اور محنت و مشقت کی ضرور سے ہوتی ہے' کس قدراس کے لیے بیٹ کا ٹ کر کے را توں کو ابنی نیندیں حرام کرنی پڑتی ہیں' کس طرح اس کے لیے بیٹ کا ٹ کر سار ابند و بست کرنا پڑتا ہے۔ اس اعتبار سے انسان لدواونٹ کی طرح ہے۔

## تقسيمِ دولت كاغلط نظام: دودهاري تلوار

خاص طور پر جب کسی معاشرے میں تقسیم دولت کا نظام غلط ہو جائے تواس کا بتیجہ یہ نگلے گا کہ ایک طرف دولت کے انبار لگ جائیں گے اور دوسری طرف بھوک احتیاج اور فاقد ہوگا۔ اس لیے شاہ ولی اللہ دہلوگ نے کہا ہے کہ تقسیم دولت کا یہ غلط نظام دو دھاری تلوار ہے جو ادھر بھی کا لمتی ہے۔ ادھر دولت جمع ہوگئ ہے تو معاری تلوار ہے جو ادھر بھی کا لمتی ہے۔ ادھر دولت جمع ہوگئ ہے تو عیاشیاں ہول گی اللّے تللّے ہوں گے۔ وہ بھی گویا انسان اپنی جان کو ہلاک کر رہا ہے۔ اس لیے فرمایا گیا: ﴿ إِنَّ الْمُبَاتِّدِ رِیْنَ کَانُوْلَ اِنْحُوانَ الشَّلِطِيْنِ طُو تَکَانَ

الشَّيْطُنُ لِرَبِّهِ كَفُوْدًا ﴿ إِنِي اسرائيل '' بيه ب جاخرج كرنے والے توشيطانوں كے بعائی ہیں' اورشيطان اپنے رب كا براناشكراہے''۔ به نفنول خرج اس ليے بن گئے ہیں كہاں كہاں كا اور دولت اپناظہور چاہتی ہے۔ دولت والے دنیا ہیں كہاں دولت والے دنیا پراپنارعب گانھنا چاہتے ہیں كہ ہمارى دولت اور اس كے مظاہر دیکھو۔

((اَلتَّاجِرُ الصَّدُوْقُ الْأَمِيْنُ مَعَ النَّبِيِّيْنَ وَالصِّدِيْقِيْنَ وَالشُّهَدَاءِ)) (٦)

''امانت دارسچا تاجر( قیامت کے دن )انبیاء'صدیقین اور شہداء کے ساتھ ہوگا۔''

# اللَّهُمَّ حَاسِبْنَا حَسَابًا يَسِيْرًا

اس طمن میں ایک حقیقت ہی جھی ہے کہ دنیا کی بیمخت اور مشقت جھیل کر انسان آخرت کی کامیابیاں سمیٹتا ہے۔ای لیے فر مایا گیا: ﴿ فَاَمَّا مَنْ اُوْتِی کِیلَبَهُ بِیَمِیْنِهِ ﴾

<sup>(</sup>١) مشكاة المصابيح كتاب الآداب ُح :٥٠٥١ وضعيف الحامع الصغير ُ ح:٤١٤٨ ؛ راوى:انس بن مالك ﴿اللهُوْءِ

<sup>(</sup>٢) يه صديث دستياب ذخيرهٔ عديث مين نبين مل سکي \_ (مرتب)

 <sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ابواب البيوع باب ما جاء في التجار وتسمية النبي اياهم\_

و اربعین نووی کی کو این الله میسرور الله میسرور خطابات جمعی کی فیسرون کی کو الانشقاق کی کمی کو است میسیوری کی کا عمال نامه اس کے داہنے ہاتھ میں دے دیا گیا تو اس کا حماب بہت آسان لیا جائے گا اور وہ اپنے گھر والوں میں خوش خوش لوٹ کرآئے گا'۔ آسان حماب کے بارے میں حدیث میں بتایا گیا ہے کہ کی تفصیل میں جائے بغیر بس صرف سرسری دکھے لینا بارے میں حدیث میں بتایا گیا ہے کہ کسی تفصیل میں جائے بغیر بس صرف سرسری دکھے لینا بارے میں حدیث میں بتایا گیا ہے کہ کسی تفصیل میں جائے بغیر بس صرف سرسری دکھے لینا جواوراس کے برعکس جس سے تفصیلی حماب لیا گیا گویا وہ ہلاک ہوگیا۔ اُم المؤمنین حفرت عائشہ صدیقہ بھی جس سے تفصیلی حماب لیا گیا گیا گیا گیا گیا گیا ہے دعا فر ما یا کرتے تھے: (الکّلَّهُمُ حَاسِنینی حِسَابًا یَسِیْرًا)) (۱)''اے اللہ! مجھ سے حماب لینا آسان حماب!' ہمیں بھی اس دعا کا اہتمام کرنا چاہیے اور خاص طور پرقر آن مجیدی وہ سورتیں جن کا اختیام حماب کیا بہ ہوتا ہے' ان کو پڑھ کرید دعا ضرور ماگئی چاہے۔مثلاً سورة جن کا اختیام حماب کیا بی کا ذکر ہے' وہاں فرمایا:

﴿ فَمَنْ يَتَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ ۞ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَّرَهُ۞ '' توجس نے ذرتہ بھرنیکی کی ہوگی وہ اس کو دیکھ لے گا۔اورجس نے ذرتہ بھر برائی کی ہوگی وہ بھی اسے دیکھ لے گا۔''

ای طرح سورۃ التکاثر کے آخر میں ہے:﴿ ثُمَّ لَتُسْنَلُنَّ يَوْمَنِذٍ عَنِ النَّعِيْمِ ﴿ ﴾'' أس ون تم سے نعتوں کے بارے میں یو چھا جائے گا''۔توایسے مقامات کی تلاوت کے بعد کہنا جاہیے:اکلّٰ ہُمَّ حَاسِبْنَا حِسَابًا یَہِیْوًا!

## فقروفا قه میں ملنے والے کھانے کا بھی حساب ہوگا

ایک حدیث میں بیہ حساب کا معاملہ بڑے عجیب طریقے سے ندکور ہے۔اس حدیث کا خلاصہ بیہ ہے کہ ایک مرتبہ حضرت عمر فاروق ڈٹٹٹٹ کے گھر کئی وقت کا فاقہ تھا۔وہ گھرسے نکل کرحضورا کرم مَگالٹیٹٹا کے پاس آئے۔حضور مُٹاٹٹٹٹٹا کا بھی یہی حال تھا کہ آپ خود بھی کئی دنوں کے فاقے سے تھے۔لیکن حضور مُٹاٹٹٹٹٹا نے بہچان لیا کہ عمراس وقت فاقے

<sup>(</sup>۱) رواه احمد مشكاة المصابيح كتاب احوال القيامة وبدء الخلق باب الحساب والقصاص والميزان

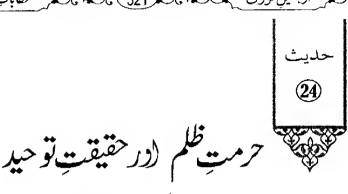
و اربعین نووی کی می در 520 می در خطابات جمعه کسی اور بھوک کی حالت میں ہیں اور میرے پاس اس لیے آئے ہیں کہ شایدیہاں کھانے کے لیے پچھ ہو۔تھوڑی دیر میں حضرت ابو بکرصدیق ڈٹاٹیئے بھی آ گئے اوران کا بھی یہی حال تقا۔ نبی مکرم مَا اَنْ عَلِمُ شایدایے لیے تو کچھ نہ کرتے 'لیکن آپ اپنے ان دونوں ساتھیوں کو لے کرایک انصاری صحافی ابوالھیٹم بن تیھان را النیز کے باغ میں پہنچے۔ان کی تو گویا عید ہوگئ کہ حضور مُثَاثِیْزُمْ آ گئے اور ابو بکر وعمر ( نظینہ) بھی ۔ وہ دوڑ کر پچھ کھجوریں لے آ ہے ۔۔۔ جے عربی میں''نوُل'' کہتے ہیں' یعنی مہمان جیسے ہی آئے توابتدائی مہمان نوازی کے طور یر فوری طور پر کچھ پیش کرنا۔ جیسے ہم مہمان کے آتے ہی اس سے پوچھتے ہیں کہ ٹھنڈا چلے گایا گرم؟اور پھر فوری طوریروہ پیش کردیتے ہیں --- اس کے بعد انصاری صحابیؓ نے حچمری اُٹھائی تا کہ کسی جانور کو ذبح کریں اور گوشت یکا نمیں۔حضور مُثَاثِیْنِم نے فرمایا: کسی دودھ دالے جانو رکوذنج نہ کرنا۔انہوں نے ایک جانو رذنج کیااوراس کا گوشت بھون کر حضور مُنَاتِيْنَا اوران دواصحاب کے سامنے رکھا توانہوں نے وہ تناول فر مایا۔اس کے بعد رسول اللَّهُ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ الله اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ كئ وقت كا فاقد ب\_اسموقع يررسول اللمُثَالِيَّةُ فِلمن فرمايا:

((هُلَذَا وَالَّذِی نَفُسِیْ بِیکِدِم مِنَ النَّعِیْمِ الَّذِیْ تُسْاَلُوْنَ عَنْهُ یَوْمَ الْقِیَامَةِ)) (۱) ''فتم ہے اُس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے' یا در کھو کہ یہ وہ نعمیں ہیں جن کے بارے میں تم سے قیامت کے دن پوچھاجائے گا۔'' دیکھئے'اس فقرو فاتے اوراحتیاج میں بیر چند چیزیں ملی ہیں توان کا حساب بھی ہوگا۔

اللہ تعالیٰ یومِ حشر کے حساب کو ہمارے لیے آسان کر دے اور ہمیں دنیا میں حق کے لیے' خیر کے لیے' اللہ کے دین کے لیے مشقت کرنے کی تو فیق عطافر مائے' آمین یار تب العالمین!

اَقُوُلُ قَوُلِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الزهد وباب ماجاء في معيشة اصحاب النبي



اا/ايريل ۲۰۰۸ء کاخطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطَٰنِ الرَّجِيُمِ --- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُمِ٥ وَكَثَّدُ اٰتَيْنَا لُقُهَاٰنَ الْحِلْهَ ۚ آنِ اشَّكُرُ لِلَّهِ ۖ وَمَنُ يَتَّفَكُرُ فَالْهَا لِيثَفُرُ لِنَفْسِم ۚ وَمَنُ كَفُرُ فَإِنَّ اللَّهُ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴾ (لقمن)

وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ الْعَلَمِينَ۞ (العنكبوت)

عَنُ آبِى ذَرِ الْغِفَارِيِّ رَضِى اللَّهُ عَنُهُ ' عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْتُ فِيمَا يَرُويُهِ عَنُ رَّبِهِ عَزَّوَ حَلَّ : اَنَّهُ قَالَ : ((يَا عِبَادِیُ! إِنِّیْ حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَی نَفْسِیْ ، وَجَعَلْتُهُ بَیْنَکُمْ مُّحَرَّمًا ، فَلَا تَظَالَمُوْا ، یَا عِبَادِیُ! کُلُّکُمْ ضَالٌ الا مَنْ هَدَیْتُهُ ، فَاسْتَهْدُونِیْ اَشْدِکُمْ ، یَا عِبَادِیُ! کُلُّکُمْ جَانع الا مَنْ اَطْعَمْتُهُ ، فَاسْتَطْعِمُونِیْ اَطْعِمْکُمْ ، یَا عِبَادِیُ! کُلُّکُمْ عَالِ اللَّ مَنْ کَسَوْتُهُ ، فَاسْتَکُسُونِیْ اَکْسُکُمْ ، یَا عِبَادِیُ! اِنَّکُمْ کُلُّکُمْ عَالٍ اللَّ مَنْ کَسَوْتُهُ ، فَاسْتَکُسُونِیْ اللَّیْوَ وَالنَّهُ اِللَّا مَنْ کَسُونُهُ ، فَاسْتَکُسُونِیْ اللَّیْوَ وَالْمَعْمُ وَبِعِنْکُمْ ، یَا عِبَادِیُ! اِنَّکُمْ اَنْ اَغْفِرُ اللَّیُونِ جَمِیْعًا ، فَاسْتَغْفِرُونِیْ اللَّیُونِ بَاللَیْلِ وَالنَّهَارِ ، وَانَا اَغْفِرُ اللَّیُونِ جَمِیْعًا ، فَاسْتَغْفِرُونِیْ اللَّیُونِ بَعْدِیْ اللَّیُونِ بَعْدِیْ اللَّیْوِ وَالنَّهُ اِنْ اَلْکُونُ اَنْ اَنْکُمْ وَ آخِرَکُمْ ، وَاِنْسَکُمْ وَجِنْکُمْ مَا وَاحِدِ مِنْکُمْ وَانِوا عَلَی اَفْجَو قَلْبِ رَجُلِ وَ اَلْسُونُ اللّٰوا عَلَی اَفْجَو قَلْبِ رَجُلِ وَاحِدِ مِنْکُمْ وَاحِدْ مِنْکُمْ مَا وَاحِدْ مِنْکُمْ وَانِوا عَلَی اَفْجَو قَلْبِ رَجُلُولُ اَلَیْ وَالْکُونُ اَلَیْ اَلَیْ وَسُولِیَ اللّٰوا عَلَی اَفْجِو قَلْبِ وَاحِدْ مِنْکُمْ وَاحِدْ مِنْکُمْ وَاحِدْ مِنْکُمْ وَاحِدْ مِنْکُونُ اللّٰوا عَلَی اَفْدِولِکَ فِی مُلْکِیْ شَیْمُ اللّٰوا اللّٰولَ اِنْ وَاحِدْ وَلِکُ وَلُونُ اللّٰوا عَلَى اَفْدِولُولُ اللّٰوا اللّٰهُ اللّٰ وَاحِدْ وَلِلْکُ وَلَا اللّٰوا اللّٰوا عَلَى اللّٰوا اللّٰ اللّٰوا اللللّٰوا اللّٰوا الللّٰوا اللّٰوا الللّٰوا اللللّٰوا اللّٰوا ال

وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، قَامُوا فِي صَعِيْدٍ وَاحِدٍ فَسَالُوْنِيْ، فَاعُطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانِ مَّسَالَتَهُ، مَا نَقَصَ ذلك مِمَّا عِنْدِي إلَّا كَمَا يَنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا الْدُخِلَ الْبَحْرَ، يَا عِبَادِيُ إِنَّمَا هِيَ اَعْمَالُكُمْ الْحُصِيْهَا لَكُمْ، الْمِخْيَطُ إِذَا الْدُخِلَ الْبَحْرَ، يَا عِبَادِيُ إِنَّمَا هِيَ اَعْمَالُكُمْ الْحُصِيْهَا لَكُمْ، ثُمَّ الْوَيْحُمَدِ الله وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذلِكَ فَلَا يَلُومَنَ إِلَّا نَفْسَهُ) (١)

سیدنا ابو ذرغفاری فائٹیو نبی اکرم مَالیٹیؤ کے صدیث قدی روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ''میرے بندو! میں نے اپنے او پرحرام کر رکھاہے کہ کسی پرظلم کروں اور میں نے اسے تمہارے درمیان بھی حرام کر ویا ہے البذاتم ایک دوسرے برظلم نہ کرو۔ میرے بندو! تم سب گمراہ ہوسوائے اُس کے جے میں ہدایت دوں' پس تم مجھ سے ہدایت طلب کرونو میں تنہیں ضرور ہدایت ووں گا۔میرے بندو!تم میں ہے ہرا یک بھوکا ہے سوائے اُس کے جسے میں کھانا دوں' یس تم مجھ سے کھانا مانگوتو میں تمہیں ضرور کھانا ووں گا۔میرے بندو!تم میں سے ہرایک نُگا ہے سوائے اُس کے جے میں لباس بہناؤں 'بس تم مجھ ہے لباس طلب کرونو میں تمہیں لباس دوں گا۔میرے بندو! تم دن رات گناہ کرتے ہواور میں تمام گناہ معاف کرنے والا ہوں' بیںتم مجھ سے مغفرت طلب کر وتو میں تنہیں بخش ووں گا۔میرے بندو!تم میرے نقصان کونہیں پہنچ سکتے کہ مجھے کوئی نقصان پہنچا وَاور نہمّ میرے نفع کو پہنچ سکتے ہوکہ مجھے کوئی نفع پہنچا ؤ۔میرے بندواتم میں سےا گلے پچھلے انسان اور جِن' ا گرسب کےسب اپنے میں ہے متقی ترین دل والے مخص کی مانند بن جائیں تو اس سے میری حکومت میں بالکل اضافہ نہ ہوگا۔میرے بندو! اگرتم میں ہے ا گلے بچھلےانسان اور جن'سب کےسب اپنے میں سے فاجرترین دل والے فخص کی مانندین جائیں تو اس سے میری حکومت میں بالکل کی نہیں آئے گی۔میرے بندو! اگرتہارے اگلے پچھلے انسان اور جن تمام کے تمام کھلے میدان میں کھڑے ہوکر مجھے سے مانگیں اور میں ہرایک کو اُس کے مانگنے کے مطابق ویتا جاؤں تواس ہے میرے خزانوں میں بس اتن ہی کی آئے گی جتنی سندر میں سوئی

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم الظلم

ڈ بوکر نکالنے ہے۔ سمندر میں کمی آتی ہے۔ میرے بندو! پیتو تمہارے ہی اعمال میں جن کومیں تمہارے لیے محفوظ کر رہا ہوں ' پھر میں تمہیں ان ہی کی بوری پوری جزادوں گا'پس جو خص اچھا نتیجہ پائے وہ اللہ تعالٰی کی حمد کرے اور جسے اچھا نتیجہ نه ملے تووہ صرف اپنے آپ ہی کوملامت کرے۔''

معزز سامعین کرام!

یہ جوطویل حدیث میں نے آپ کوسنائی ہے میدار بعین نووی کی حدیث۲۴ ہے اور یہ حدیث قدی ہے ۔حضرت ابوذ رغفاری ڈاٹٹیئے ۔۔۔ جن کے بارے میں حضور مُناٹینی کا بیہ فرمان بهم حدیث ۱۸ کے مطالعہ میں پڑھ چکے ہیں: ((مَنْ سَرَّةُ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى تَوَاضُع عِيْسلى فَلْيَنْظُوْ إِلَى إَبِيْ ذَرِّ)) ''جِستخص كى بيخوا ہش ہوكہ وہ حضرت عيسىٰ عَلَيْلِا كا زہرو تقويٰ و كيھے تو وہ ابوذ ركود مكيم لئے'۔۔۔اس حدیث قدى كوحضورمَّلُ فَيْمِ ہے روایت کرتے ہیں۔آپ نے اس طویل حدیث قدس کے الفاظ سے ریکیفیت محسوں کی ہوگ کہ اس میں اللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں سے خطاب کا بڑا ہی محبت بھرا اور بڑی ہی شفقت والاانداز ہے۔

## اللهُ هُوَ الْغَنِيُّ

زىر مطالعه حديث برغور كرنے ہے معلوم ہوتا ہے كداصل ميں يه بورى حديث الله تعالی کے اسائے حسنی میں سے ایک اسم مبارک' اُلْعَنِی '' کی تشریح اور وضاحت پر منی ہے۔غینی کا لفظ کئی معنوں میں استعال ہوتا ہے۔مثلاً تبھی اس کا ترجمہ بے پروا کیا جاتا ہے اور بھی بے نیاز ' یعنی اسے نہ کوئی بڑی احتیاج ہے اور نہ کوئی چھوٹی سے چھوٹی احتیاج ہے۔الغرض وہ ہرشے سے بے پر وااور بے نیاز ہے۔

الله تعالى كابينام قرآن مجيديس بهت مرتبهآيا ، -- "فَنِي حَمِيْد" تين مرتبه آيا ، - ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهُ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴿ ﴾ (لقمن ' 'اورجوكوكي ناشكرى کرتا ہے تواللہ غنی اورمحمود ہے' ۔ یعنی وہ بے پر دابھی ہے اور از خودمحمود بھی ہے۔ کوئی اس کی حد کرے نہ کرے اس کی حمد پوری کا کنات کر رہی ہے۔جیسے فر مایا گیا: ﴿ وَإِنْ مِّنْ

و اربعین نؤوی کی در 524 کار ۱۹۵۰ کار در خطابات جمع کسی

شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لاَّ تَفْقَهُوْنَ تَسْبِيْحَهُمْ اللَّهِ اسرائيل:٤٤) "اس کا ئنات میں کو کی شے ایسی نہیں ہے جواللہ کی شیج و تحمید نہ کر رہی ہولیکن تم ان کی شیجے کو سمجھ نہیں کتے'' — سورۃ البقرۃ کی آیت ۲۶۳ میں''غَنِیٌّ حَلِیْمٌ'' بھی آیا ہے: ﴿وَاللّٰهُ غَنِیٌّ حَلِیْمٌ ﴿ ﴾''الله تعالیٰ بهت بے نیاز اور بهت حلیم ہے'' یعنی وہ تمہارے گنا ہوں پر فوراً نہیں پکڑتا بلکہ تمہیں تو ہاور اصلاح کی مہلت دیتا ہے ۔۔ اسی طرح سورۃ النحل مِنْ 'غَنِتٌ كُوِيْمٌ' ' بَي آيا بِ: ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِتٌ كُوِيْمٌ ﴿ ﴾ ' ' اور جوكونى ناشکری کرے تو میرارب بہت بے نیازاور بہت ہی مہر بان ہے۔'

''اَلْغَنِی'' کالفظ قرآن مجید میں آٹھ مرتبہآیا ہے اور جوآیات میں نے ابتدامیں تلاوت کیں اُن میں بھی پیلفظ مذکور ہے۔اب ان آیات کا مطالعہ کر لیتے ہیں۔ پہلی آیت سورة لقمان كى ہے :﴿ وَلَقَدُ اتَّيْنَا لُقُمْنَ الْحِكْمَةَ أَنِ اشْكُرْ لِلَّهِ ۗ ''اور ہم نے لقمان کو حکمت و دانا کی عطا کی تھی کہ شکر کر اللہ کا'' \_ یعنی دانا ئی اور حکمت کا بنیا دی تقاضا ہی ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کاشکر انسان میں پیدا ہو جائے --- سور ہ لقمان کا دوسرا رکوع ہمارے مطالعہ قر آن حکیم کے منتخب نصاب کا درس ہے۔ بیدرکوع حکمت قر آنی' فلیفہ قرآنی اور خاص طور پر فلسفہ ایمان کے ضمن میں قرآن حکیم کا بہت جامع مقام ہے۔ ز رمطالعه آیت میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ہم نے ہی لقمان کو حکمت ووانائی عطا کی تھی تا كدوه الله كاشكرا واكر \_ \_ آ گے فر ما يا: ﴿ وَ مَنْ يَتَشْكُو ۚ فَإِنَّامَا يَشْكُو ُ لِنَفْسِهِ ۗ ﴾ ' أورجو کوئی شکر کرتا ہے تو وہ اپنے ہی بھلے کے لیے شکر کرتا ہے''۔اس کے شکر کرنے میں اللہ کا تو کوئی فائدہ نہیں ہے اور نہ ہی اس شکر سے وہ اللہ کی کوئی ضرورت پوری کر رہا ہے۔ لہٰذا اگروہ شکر کرر ہاہے تو وہ اینے بھلے اور اینے فائدے کے لیے ہی کرر ہاہے ٔ بایں طور کہ اگر انسان میں اللہ کے لیے شکر کا ماوہ ہے تو اس کی اپنی شخصیت کاصیح رخ پر اٹھان ہو گا اور در حقیقت بیاُس کی اپنی صحتِ معنوی ٔ صحتِ باطنی اور صحتِ روحانی کی دلیل ہے۔ آ گے فرمایا: ﴿ وَمَنْ كَفَرَ ..... ﴾ ''اور جو كفر كرے .....' يہاں كفر كے معنى ناشكرى

کرنے کے ہیں۔ہم اردو میں بھی'' کفرانِ نعمت'' بولتے ہیں۔اس لیے کہ لفظ کفر کا اصل

ہے۔ دوسری بات پیہے کہ اللہ تو ''محمد'' کا اصل مفہوم

ور اربعین نووی کے محد میں 526 میں دور خطابات جمد کھی

جاتار ہتا ہے جبہ موت میں انسان کی جان چلی جاتی ہے۔ لہذا بیا یک دوسرے کے بہت قریب ہیں اورحضورا کرمٹالٹیٹیم نے نینداورموت کوایک دوسرے کی بہنیں قرار دیاہے ٔ لہذا

جب صبح ہماری آئکھلتی ہے توبید عازبان پر آ جانی حیا ہے۔

سیکولرازم ٔ اللہ کےخلاف سب سے بڑی بغاوت

دوسری آیت جومیں نے ابتدامیں آپ کے سامنے تلاوت کی دہسورۃ العنکبوت کی آیت ۲ ہے۔ بیآیت اس اعتبار سے بہت اہم ہے کہ اس میں دین کے دوسرے لیول کا ذکر ہے۔ایک سطح تو یہ ہے کہ انسان اللہ کا شکر بجالائے اللہ کے احکام پر چلے نماز

پڑھے' روز ہ رکھے' صاحب نصاب ہوتو ز کو ۃ ادا کرے اورصاحب استطاعت ہوتو حج بیت الله کرے۔ای طرح حرام سے بجے اور حلال پر اکتفا کرے۔ یہ ایک لیول

ہے جبکہ اس سے اوپر کا معاملہ ہے اللہ کے لیے جہاد کرنا۔ اللہ تعالیٰ کی عظمت ٗ اس کی کبریائی اوراس کی حکومت قائم کرنے کے لیے تَن مَن دَهن لگا دینا۔ جیسے کہیں کسی بادشاہ کے خلاف بغاوت ہو جائے تو با دشاہ کے وفا دار لوگ کوشش کرتے ہیں کہ بادشاہ کی

با دشاہت د دبارہ قائم (restore) ہوجائے۔ آج پوری دنیا میں اللہ کے خلاف بغاوت ہے۔ آپ کومعلوم ہے کہ دنیا بھر میں سیکولرازم کا اصول سب کے نزد یک مسلم ہے ادریہ سب سے بڑی بغاوت ہے جوتاریخ انسانی میں اللہ تعالیٰ کے خلاف ہو کی ہے۔

پہلے تو صرف میہ ہوتا تھا کہ ایک بڑے خدا کے ساتھ کچھے چھوٹے جھوٹے خدا بھی نتھی کر دیے جاتے تھے لیکن اس بڑے خدا کا انکار تاریخ انسانی میں بھی نہیں ہوا۔اللہ کو

بھی مانتے تھے اور آلہہ کو بھی مانتے تھے۔ ہندوستان میں''مہادیو'' کو بھی مانتے تھے اور دیوی دیوتاؤں کو بھی۔ یورپ میں God (بڑے' G'' کے ساتھ ) ہمیشہ سے ایک ہی تھااوراس باصفات مانی جاتی تھیں: خالق کُل (The Omnificent)' قادرِمطلق

(The Omnipotent)' هر جگه موجود' حاضر و ناظر (The Omnipresent)' هر چیز کا جانے والا علام الغیوب (The Omniscient) - جبکہ اس بڑے خدا (God)

کے ساتھ بہت سے دیوی دیوتا (gods & godesses) بھی مانے جاتے تھے۔

و اربعین نؤوی کی دو جود (527 جود خطابات جمعی کی اللہ کو مہاد ہوکا یا جس کو جمی تم نے God سمجھا ہے اس کو انسان کی اجتماعی زندگی سے خارج کر دیا گیا۔ جس طرح ہندوؤں نے مندر میں بت رکھا ہوا ہے کہ لوگ وہاں جاتے ہیں اس کے سامنے ما تھا شکتے ہیں 'و نڈوت کرتے ہیں اور چڑ ھاوے چڑ ھاتے ہیں 'اس کے سامنے ما تھا شکتے ہیں 'و نڈوت کر دیا ہیں اور چڑ ھاوے چڑ ھاتے ہیں 'اس طرح ہم نے بھی اللہ کو مجدوں تک محدود کر دیا ہے۔ ہم مجدول میں آتے ہیں 'رکوع و جود کر لیتے ہیں 'لیکن باہر جاکر تو ہم اللہ کو اللہ نہیں مانتے۔ ہماری پارلیمنٹ نہیں مانتی ۔اللہ کا تھم ہے تو ہوا کر کے ہم تو اس ملک کے دیوانی اور فوجداری تو انین کے مطابق فیلے کریں گے۔ جبکہ بنیادی طور پراس پورے قانون کا ڈھانچہ معام اعسا کے اوپر تیار ہوا ہے۔ حکومتِ الہیہ کے قیام کی جِدّ و جبہد سے بھی اللہ غنی ہے!

اجھائی نظام سے اللہ کو بے دخل کیا جانا تاریخ انسانی کی سب سے بڑی بغاوت ہے جواللہ اوراس کے نظام کے خلاف کی گئی ہے۔اب اس کو restore کرنے اور اجتماعی نظام کواللہ کی باوشاہت کے ماتحت کرنے کے لیے جوشخص جدو جہد کرر ہاہے تو یہ بہت ہی اونچا کام ہے۔انسان کے جتنے بھی انعال ہیں ان میں سے جہادسب سے اوٹچی شے ہے کین اس کے بارے میں بھی سورۃ العنکبوت کی زیر مطالعہ آیت میں فرما دیا گیا: ﴿ وَمَنْ جَاهَدَ فَاِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِتٌى عَنِ الْعَلَمِيْنَ ۞ ﴾ ''اور جوْتخص جہاد کرتا ہے تو وہ اینے ہی فائدے کے لیے کرتا ہے۔ یقیناً اللہ تو سارے جہانوں سے بے پروا ہے' ۔ یعنی جو کوئی ہماری راہ میں جان و مال کھیا تا ہے مشقتیں اور مصیبتیں برداشت كرتا ب--- ازروئ الفاظِ قرآنى: ﴿ وَالصَّبِرِيْنَ فِي الْبُأْسَآءِ وَالطَّرَّآءِ وَحِیْنَ الْبَانِسِ ﴾'' اور تحق اور تکلیف میں اور (معرکہ) کارزار کے وقت ٹابت قدم رہنے دالے''——اہے بھی بھی بیہ خیال ندآ جائے کہ وہ ہم پرکوئی احسان کررہاہے'یا اس سے ہماری کوئی ضرورت بوری ہورہی ہے یا معاذ الله! ہمارے کس معاطع میں بگاڑ بیدا ہوگیا تھا جے وہ درست کر رہا ہے۔الغرض جو جہاد کر رہا ہے وہ اپنے بھلے کے لیے كرر ہاہے اوراس كاساراا جروثواب اس كوسلے گا'اس كى عاقبت سنورے گی اوراللہ تعالیٰ

ļ

و اربعین نَوَوی کی محد می (528 محد می فطابات جمد کی

کے ہاں اس کو بلند سے بلندتر مقامات جنت میں حاصل ہوں گے۔ گویا قر آن مجید ہر اعتبار سے اللہ تعالیٰ کےغنی ہونے کا تصور ویتا ہے کہ مخلوق میں سے کوئی بھی' کسی ور ہے میں بھی اور کسی اعتبار سے بھی ریہ نہ سمجھے کہ اللہ تعالیٰ اس کامختاج ہے۔

#### معاملات کی اہمیت مسلم ہے!

اب آیئے اس حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔اس میں سب سے پہلی بات انسانی معاملات کی درنگی ہےمتعلق آئی ہے'اس لیے کہ جارے دین میںعبا دات اورمعاملات د دنوں کی اہمیت اپنی جگہ سلّم ہے۔عام مذہبی ذہن عبادات کوزیادہ اہمیت دیتا ہے کہ نماز روز ہ کے بارے میں ذرا کمی بیشی ہو جائے تو وہ بہت فکرمند ہوتے ہیں ---مثلاً جور فع یدین کوضر دری سمجھتے ہیں وہ رفع یدین نہ کرنے دالوں کی طرف سے بُعد محسوں کرر ہے ہوتے ہیں'کیکن معاملات کے بارے میں وہ اپنے حساس نہیں ہوتے' حالانکہ دین کے اعتبارے اہم ترچیز معاملات ہیں۔اس لیے کتم نے اگرایک دوسرے برکوئی زیادتی کی ہے تو اس زیاد تی کواللہ تعالیٰ معاف نہیں کرتا' بلکہ تہمیں ہی کسی نہ کسی حیثیت میں اس کی - لا فی (compensation) کرنا پڑے گی۔اگرتم نے دنیا میں ہی اس زیاد تی کا بدلہ چکا دیا تو ٹھیک' ورنہ قیامت کے دن تمہاری نیکیاں اس کےحوالے کر دی جا کیں گی جس کا حق تمہارے ذمہ ہے'ادراگرتمہاری نیکیاں کم ہوں گی تو پھرحق دار دل کے گناہ تمہارے حساب میں درج ہوں گے۔الغرض انسانی معاملات کے شمن میں بیرڈ بیٹ کریڈٹ ہوتا رہے گا۔البتہ عبادات کے معاملے میں الله غنی ہے ادرعبادات میں کمی کوتا ہی کواللہ معاف فرما تا ہے۔اگر چہاہے اس کا پوراحق ہے کیکن وہ بہت بلند و بالا ہے کہایے حق کے بارے میں آ ب سے جھڑے۔البتہ ایک دوسرے برتم نے اگرکوئی تعدّی کوئی ظلم کوئی حت تلفیٰ کوئی زیادتی کی ہے تواس کے بارے میں لاز ما پکڑ ہوجائے گی۔

معاملات کی اس اہمیت کو واضح کرنے کے لیے زیر مطالعہ حدیث میں سب سے مہلی بات انسانی معاملات ہی ہے متعلق آئی ہے۔اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

((يَا عِبَادِيْ! إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِيْ))

و اربعین نؤوی کرد و 529 کاد کار خطابات جمد کسی

''اےمیرے بندو! میں نے ظلم کواپنے او پر حرام تھہرالیاہے۔''

ظلم یہ بھی ہے کہ کسی کواس کے اچھے عمل کا بدلہ نددیا جائے اورظلم میہ بھی ہے کہ کسی کوایسے جرم کی سزادی جائے جواُس نے کیا ہی نہیں ہے۔ دنیا میں تو ایسا ہوتا ہے کیکن اللہ تعالیٰ کی عدالت میں ظلم کا کوئی امکان نہیں ہوگا۔

((و جَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُّحَرَّمًا ، فَلَا تَظَالَمُوْا))

''اور میں نے تم پڑبھی آپس میں ظلم کوحرام کر دیا ہے' بس تم بھی ایک دوسرے پر ظلم نہ کیا کرو۔''

#### کلی اور جُز وی م**د**ایت

اس کے بعد فرمایا:

(( يَا عِبَادِيُ إِكُلُّكُمْ ضَالٌّ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ))

''تم میں سے ہر مخص گمراہ ہے سوائے اُس کے جس کو میں ہدایت دے دول۔'' و کیھئے'اکی کلی ہدایت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسلام اور ایمان کی طرف ہمیں ہدایت دے دی۔ پھرا کیہ جزوی ہدایت ہوتی ہے۔ ہرقدم پراور ہر چوراہے پریکشکش آ جاتی ہے کہ ((فَاسْتَهْدُونِيْ آهْدِكُمْ))

' 'پس مجھے سے ہدایت طلب کرتے رہا کر و'میں تمہیں ہدایت دوں گا۔''

اى طلب بدايت كا ذكر سورة الفاتحه مين ب: ﴿ إِهْدِنَا الصِّوَاطَ الْمُسْتَقِيْمُ ﴾ "(اےاللہ!)سیدھےدائے کی طرف ہماری داہنمائی فرما"۔ آپ کومعلوم ہے جو مخص بیدعاما نگ رہاہے وہ اللہ سے اللہ کی تو حید ہے اور اس کی صفات سے واقف ہے۔ پھروہ یوم قیامت کوبھی مانتاہے'اللہ کی رحمانیت' رحیمیت کو مانتا ہے اوراُس کے ﴿ ملِلكِ مَوْمِ اللِّدَيْنِ﴾ ہونے کوبھی مانتا ہے۔اس کے ساتھ وہ اس بات کا بھی اقرار کرر ہاہے:﴿إِيَّاكُ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾''(اےاللہ!)ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھ ہی ہے مدد چاہتے ہیں''۔۔۔۔ان سب کے ہوتے ہوئے وہ کون کی ہدایت چاہتا ہے' اس کو سمجھ کیجے۔ انسان ہر ہر قدم پر دوراہے پر آ جاتا ہے اور بسا اوقات دو چیزوں میں بہت باریک سافرق ہوتا ہے جیسے کہ تکبراور عزت نفس میں بڑا باریک سافرق ہے۔ ہوسکتا ہے کوئی شخص اپنی عزت ِنفس کے اعتبار ہے کوئی طر زِعمل اختیار کررہا ہو' جبکہ دیکھنے والے مستمجھیں گے کہ اس میں تکبر ہے۔ایسے معاملات میں نیت کا اعتبار ہوگا اور انسان کا معاملہ اس کی نیت کے حوالے ہے ہی اللہ کے ہاں آئے گا۔ لہذا اللہ تعالی سے کلی ہدایت کے ساتھ ساتھ جزوی ہدایت بھی طلب کرنی چاہیے۔

## اے میرے بندو! مجھے مانگو' میں تہمیں دوں گا

اس کے بعد وہ اصل معاملہ آگیا جو میں نے کہا تھا کہ بیہ حدیث اسم مبارک ''اَلْغَنیہ'' کی تشریح رمشمل ہے۔فر مایا: ((يَا عِبَادِيْ! كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلَّا مَنْ أَطْعَمْتُهُ ، فَاسْتَطْعِمُونِي اطْعِمْكُمْ))

''اے میرے بندو!تم میں سے ہر شخص بھوکا ہے سوائے اُس کے جے میں کھلاؤں' پس تم مجھ ہی ہے کھانا مانگو' میں تمہیں کھانا ضرور دوں گا۔''

لعنی کھانے پینے اور رزق کی طلب مجھ سے کیا کروٴ میں مزید دوں گا 'اس لیے کہ میرے خزانوں میں کوئی کی نہیں ہے۔

((يَا عِبَادِيْ! كُلُّكُمْ عَارِ إِلَّا مَنْ كَسَوْتَهُ ، فَاسْتَكْسُوْنِيْ آكُسُكُمْ))

''اے میرے بندو! تم سب کے سب نگے ہوئسوائے اُس کے جے میں لباس عطا کروں' پس تم مجھ سے لباس طلب کرو۔''

((يَا عِبَادِیُ! اِنَّکُمُ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَاَنَا اَغْفِرُ اللَّانُوْبَ جَمِيْعًا، فَاسْتَغْفِرُ وْلِيْ اَغْفِمُ لَكُمُ)

''اے میرے بندو! تم ون رات خطائیں کرتے ہواور میں تمام گناہوں کومعاف کرنے والا ہوں۔ پس تم مجھ ہے مغفرت چاہؤ میں تہہیں (یعنی تبہارے سارے گانہوں کو) معاف کردوں گا۔''

لعیٰتم سے رات اور دن میں تقصیرات اور کوتا ہیاں ہوتی رہتی ہیں 'گناہ سرز د ہوتے ہیں' تو تم مجھ سے معافی مائکو' میں تمہاری معافی قبول کرنے والا ہوں ۔ جیسے ایک حدیث میں آتا ہے۔ حضرت انس بن مالک رہائٹو' سے روایت ہے کہ نبی اکرم مُکَاتِیْتُوْمُ نے فر مایا:

. ((كُلُّ بَنِيْ آدَمَ خَطَّاءٌ وَخَيْرُ الْخَطَّائِينَ التَّوَّابُوْنَ)) (')

'' تمام بنی آ دم بہت خطا کار ہیں' کیکن ان خطا کاروں میں بہتر وہ ہیں جو بار بار تو یہ کرنے والے ہیں۔''

خَطَّاء 'فَعَّال کے وزن پر (قَهَّار کی طرح) مبالغے کا صیغہ ہے 'لہذااس کے معنی انتہائی خطا کار کے ہیں۔ یہاں بھی آ پِ مُلَّاثِیْمُ نے فرمایا کہتم سب کے سب انتہائی خطا کار ہو' بایں طور کہتم دن رات خطا کیس کرتے ہو'لیکن گنا ہوں کی کثرت کے باوجودا گرکوئی خطا کارتو بہ کرلے تو ایسے لوگ اللہ تعالی کو بہت بہند ہیں اور اللہ ایسے لوگوں کے تمام گناہ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب صفة القيامة والرقائق والورع.

معاف فرماديتا ج— اللُّهُمَّ اغْفِرْلَنَا وَارْحَمْنَا وَاهْدِنَا وَارْزُقْنَا! آگےفرمایا:

((يَا عِبَادِيُ إِنَّكُمْ لَنُ تَبُلُغُوا ضَرِّى فَتَضُرُّوْ رِنِي))

''اے میرے بندو!تم ہرگز میرے نقصان کونہیں پہنچ سکتے کہ مجھے نقصان پہنچاؤ۔''

تمہاری تو کوئی حیثیت ہی نہیں ہے کہتم مجھے کوئی نقصان پہنچاسکو۔تم اگر کفر کر رہے ہوتو اس میں میرا کوئی نقصان نہیں ہے'اسی طرح اگرتم میری جناب میں گتا خیاں کر رہے ہوتو یہ گتا خیاں بھی میر ہے کسی نقصان کا باعث نہیں ہیں۔

((وَكُنُ تَبُلُغُوْا نَفُعِيْ فَتَنْفَعُوْنِيْ))

''اور نه بى تم مير ك نفع كو بيني كية بوكه مجھے نفع پہنچاؤ''

یہ بات بھی اللہ کی اس صفت کا مظہر ہے کہ وہ الغنی ہے اور اسے کسی کی کوئی احتیاج نہیں ہے۔

## اللهرب العزت كى شان بے نيازى

زیر مطالعہ حدیث میں آگے جو الفاظ آ رہے ہیں وہ اس حدیث کا ذروہُ سنام (climax) ہیں۔اللہ تعالی فرما تا ہے:

(لَا عِبَادِیْ! لَوْ اَنَّ اَوَّلَکُمْ وَآخِرَکُمْ ، وَإِنْسَکُمْ وَجِنَّکُمْ ، كَانُوْا عَلَى اَتْفَى عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى ال

گویا پوری نوع انسانی 'پہلے بھی اور پچھلے بھی اور جن اور انس بھی سب کے سب حضرت ابو بکر صدیق دلیائی جیسے بن جائیں تو اس سے میری سلطنت میں کوئی اضافہ نہیں ہوگا —— آگے رت العزت نے فرمایا:

((يَا عِبَادِیْ!لَوْ اَنَّ اَوَّلَکُمْ وَآخِرَکُمْ ، وَإِنْسَکُمْ وَجِنَّکُمْ کَانُوْا عَلَى اَفُجَرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَّاحِدٍ مِّنْکُمْ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُّلْكِیْ شَیْئًا)) ''اے میرے بندو!اگر تمہارے اگلے اور پچھلے'اورانسان اور جِن'سب کے سب تم میں سے فاجر ترین ول والے مخص کی مانند ہوجا کیں تو اس سے میری سلطنت میں کوئی کی نہیں ہوگی۔''

یعنی اگرسب کےسب ابوجہل بن جائیں یا شیطانِ تعین اورعز ازیل بن جائیں' تب بھی میری سلطنت میں کوئی کمی نہیں آئے گی ——اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے فر مایا:

(رَبَا عِبَادِیُ الَوْ اَنَّ اَوَّلَکُمْ وَآخِرَکُمْ، وَإِنْسَکُمْ وَجِنَّکُمْ، قَامُوا فِي صَعِیْدٍ وَاحِدٍ فَسَالُوْنِیْ، فَاعْطَیْتُ کُلَّ إِنْسَانٍ مَّسْالَتَهُ، مَا نَقَصَ ذٰلِكَ مِمَّا عِنْدِیُ اِلَّا كُمَا يَنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبُحْرَ))

''اے میرے بندو! اگر تمہارے اگلے پچھلے' اور انسان اور جن' سب کے سب ایک میدان میں جمع ہوکر اپنی پہنچ کے مطابق مجھ سے سوال کریں اور میں ان کے مائنے کے مطابق انہیں ویتا جاؤں تو اس سے میرے خزانوں میں بس اتنی سی کی واقع ہوگی جتنی سمندر میں سوئی ڈیوکر نکالنے سے سمندر میں کی آتی ہے۔''

جیبا کہ میں نے ابتدا میں عرض کیا تھا کہ یہ حدیث اللہ ربّ العزت کی شانِ استغناء سے متعلق ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنی مخلوقات سے بالکل بے نیاز ہے۔ اس کی کوئی احتیاج 'چھوٹی سے چھوٹی ہے۔ چھوٹی ہے۔ چھوٹی ہے۔ زیر مطالعہ حدیث کا آخری حصہ
زیر مطالعہ حدیث کا آخری حصہ

زیر مطالعہ حدیث کے آخری مکڑے میں قیامت کے دن ہونے والے حساب وکتاب اور جز اوسز اکا تذکرہ ہے۔اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

((یَا عِبَادِیْ! اِنَّمَا هِیَ اَعْمَالُکُمْ اُحْصِیْهَا لَکُمْ، ثُمَّ اُرَقِیْکُمْ اِیَّاهَا)) ''اے میرے بندو! بیتو تمہارے اعمال ہیں جن کومیں محفوظ کر کے رکھ رہا ہوں' پھرمیں تہمیں ان ہی کی پوری پوری جزادوں گا۔''

مجھے کسی سے کوئی دشمنی نہیں ہے کہ اسے اپنی دشنی کی دجہ سے جہنم میں ڈالوں۔ مجھے کوئی کیا نقصان پہنچا سکتا ہے کہ میں اس کو جہنم میں جھونک کر اپنے اس نقصان کی تلافی کر دل۔ مجھے تو کوئی احتیاج نہیں' البتہ تمہارے اعمال میرے پاس محفوظ ہو رہے ہیں اور کل و اربعین نؤوی کرد و 534 کرد و فطابات جمعہ کہی

قیامت کے دن میں تمہیں ان کا بدلہ ضرور دول گا۔اس ضمن میں سورۃ الزلزال میں فرمایا گیا: ﴿فَمَنْ یَعْمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَرَهُ ﴿ وَمَنْ یَعْمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا یَرَهُ ﴿ وَمَنْ یَعْمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا یَرَهُ ﴿ وَمَنْ یَعْمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا یَرَهُ ﴿ کَایا ہوگا تو وہ اسے اپنے سامنے بائے گا'اور جس کسی نے ذرّے کے برابر بھی برائی کمائی ہوگی تو وہ بھی اسے اپنے سامنے موجود پائے گا' ۔ ''ذرّہ' کے کہتے ہیں'اس کو بھی جان لیجے۔ آج کل تو خیر موجود پائے گا' ۔ ''ذرّہ' کے کہتے ہیں'اس کو بھی جان لیجے۔ آج کل تو خیر ہمارے تصورات میں ایٹم وغیرہ بھی آجا تا ہے' جبکہ پہلے زمانے میں سب سے چھوٹی چیز جوانسان اپی آئکھ سے دیکھا تھا وہ چیونٹیوں کے نوز ائیدہ بچے شے اور ان کو''ذرّات' (واحد''ذرّہ'') کہا جاتا ہے۔

#### آ گے فرمایا:

((فَمَنْ وَّجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللهَ))

''پس جو خف (اپنا عمالِ نامه میں ) کوئی خیر پائے تو وہ اللہ کاشکرا دا کرے''

اس کے کہ بہر حال ہدایت اور نیکی کی تو فیق تو اللہ نے ہی دی تھی تو پھراس پر شکر بھی لا زم ہے۔ جیسے کہ ابھی میں نے سورۃ الاعراف کی ہے آیت آپ کوسنا کی: ﴿ وَقَالُوا الْعَحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِی هَدَائنا اللّٰهُ ﴾ یہ دراصل اہلِ جنت کا اللّٰه کا ہنا ہے تھا اللّٰه کا ہوں گے تو اُس وقت ان کے قلب کی تران حمہ ہے۔ اہلِ جنت جب جنت میں داخل ہوں گے تو اُس وقت ان کے قلب کی گہرائیوں سے بیتر انہ حمداُ بھر کر آئے گا۔ اس لیے کہ اہل ایمان دنیا میں تو ڈرتے اور کا نیخ رہتے ہیں اور کسی کو اپنے میں ہوگا ہوں ہوتا ہوں ہوتا ہوں ہوتا ہوت ہوگیا کا نیخ رہتے ہیں اس کے کہ اگر کہیں تفصیل سے محاسبہ شروع ہوگیا آسان حماب کی دعا ما نگتے رہتے ہیں اس کیے کہ اگر کہیں تفصیل سے محاسبہ شروع ہوگیا تو پھرکوئی شخص ایسانہیں ہوگا جو اللہ کے ہاں کا میاب ہو سکے۔

اس ضمن میں بیر حدیث بھی ذہن میں دہن چاہیے کہ حضورا کرم کا ایکی آئے ایک موقع پر فرمایا: ((لَنُ یُدُخِلَ اَحَدًا عَمَلُهُ الْجَنَّةَ))''تم میں ہے کی شخص کاعمل اسے ہر گز جنت میں واخل نہیں کرے گا (جب تک کہ اللہ کی رحمت اس کی دشگیری ندفر مائے)''۔اب کسی صحالی نے بڑی ہمت' حوصلے اور جراکت سے کام لیتے ہوئے یو چھ لیا: وَلَا اَنْتَ یَارَسُولَ مَا اَنْتَ یَارَسُولَ اَ

#### غلوعقیدت ورغلومحبت سے احتر از لا زم ہے!

دیکھے، حضورا کرم گائیڈ فرمارہ ہیں کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے فضل واحسان اوراس کی رحمت کے بغیر میرا داخلہ بھی جنت میں نہیں ہوسکتا اور یہی ہمارے دین کی تعلیم ہے جبہ ہمارے ذہنوں میں انبیاء ورسل کی شانوں میں کس من درجے کے مفالطے ہوتے ہیں۔ یہ غلوعقیدت اور غلومجت ہی تو ہے کہ جس نے حضرت عیسیٰ غلیم کو خدا کا بیٹا بناؤالا۔ یہ کسی بدنیتی کا نتیجہ نہیں ہے 'بلکہ یہ محبت اور عقیدت کا غلوہ ہے۔ پھر اسی غلونے بناؤالا۔ یہ کسی بدنیتی کا نتیجہ نہیں ہے 'بلکہ یہ محبت اور عقیدت کا غلوہ ہے۔ پھر اسی غلونے حضرت علی مثالاً اوتار بنوا ڈالا۔ اللہ تعالیٰ نے اس دین کو قیامت تک محفوظ رکھنا محفوظ رکھنا ہیں جن میں حضورا کرم کا فیلے کے کو اللہ کا اوتار قرار دیا ہو۔ ویسے تو ایسے بے شار اشعار ہیں جن میں حضورا کرم کا فیلے کی شان بیان کرتے دیا ہو۔ ویسے تو ایسے بے شار اشعار ہیں جن میں حضورا کرم کا فیلے کی شان بیان کرتے ہوئے غلوہے کا م لیا گیا ہے 'مثالاً:

وہی جو مستوی عرش تھا خدا ہو کر اُتر پڑا وہ مدینے میں مصطفیٰ ہو کر ⇔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری' کتاب المرضی' باب تمنی المریض الموت'ح: ۵۶۷۳ \_ وصحیح مسلم' کتاب صفة القیامة والجنة والنار' باب لن یدخل احد الحنة بعمله.....'ح:۲۸۱۸\_ ۱۲ ای طرح ایک شعر کی یول ہے: \_

مدینے کی مجد میں منبر کے اوپر بغیرین کے اک عرب ہم نے دیکھا! ''عرب'' کے لفظ سے اگر''ع'' کو ہٹا دیا جائے تو ہاتی''رب'' بپتا ہے۔ ہمار بے نعت خواں حضرات تو حضور مُکافِینا کے عشق ومحبت کے اظہار میں اس حد تک چلے جاتے ہیں کہ (نعوذ ہاللہ) حضور مُکافِینا کور ب کے برابر بٹھائے بغیرا پنے عشق ومحبت کو کمل ہی نہیں سیجھتے۔ (مرتب)

و اربعین نووی کری در 536 می در خطابات جمعہ کی ایکن بیصرف شاعری کا معاملہ ہے اور شعروں میں تو غلو ہوتا ہی ہے۔ اس سے تو کوئی برا شاعر بھی بچا ہوا نہیں ہے۔ قرآن مجید میں اس ضمن میں فرمایا گیا: ﴿ وَالشُّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُنَ ﴿ وَالْمُ تَوَ اَنَّهُمُ فِي كُلِّ وَادٍ يَقِيمُونَ ﴿ وَالْتُهُمُ فِي كُلِّ وَادٍ يَقِيمُونَ ﴿ وَالْتُهُمُ

رو مستور کو پیپید ہوں میں اور شاعروں کی پیروی تو گراہ لوگ کیا کرتے ہیں۔کیاتم یقُولُونَ مَا لَا یَفْعَلُونَ ﴿ ﴾''اور شاعروں کی پیروی تو گراہ لوگ کیا کرتے ہیں۔کیاتم نے نہیں دیکھا کہ وہ ہروادی میں سرگردال رہتے ہیں'اور کہتے وہ ہیں جوکرتے نہیں!'' حضورا کرم مَا لَیْنَا کُوشعروں میں تو خدا کے برابر بٹھادیا گیا' مگر بالفعل کی نے حضور کو

حضورا کرم مُثَلِّ تُنْتِیْم کوشعروں میں تو خدا کے برابر بٹھا دیا گیا' مگر بالفعل کسی نے حضور کو اللّٰہ کا ادتار قر ارنہیں دیا' جبکہ حضرت علی ڈاٹیؤ کوخدا ماننے والے پیدا ہوئے اور عبداللّٰہ بن

سبا پہلا شخص تھا جس نے بیدفتنہ کھڑا کیا تھا۔ جبکہ واقعہ بیہ ہے کہ شام اور لبنان کے اندر
ایسے لوگ آج بھی موجود ہیں جوعلوی وغیرہ کہلاتے ہیں اور جن کاعقیدہ ہے کہ علی اللہ ہی
کے اوتار کی حیثیت رکھتے ہیں۔ مید میں صرف اس اعتبار سے بتار ہا ہوں کہ حضور شکا لیڈی کی مقابلے میں حضرت علی کی کیا حیثیت ہے! بہر حال حضور مُنا لیڈی کو اللہ نے محفوظ رکھا'اس

لیے کہ سارے دین کا معاملہ آپ ٹائیٹو کے ساتھ وابستہ ہے۔۔ بمصطفیٰ برساں خویش را کہ دیں ہمہاوست

بمصطفیٰ برسان خویش را که دین جمهاوست! اگر به او نه رسیدی تمام بولهی است!

حفرت علی محضور مُنَالِیَّیْ کے صحابی ہیں'ان کی آپ نے تربیت فر مائی' تزکیہ فر مایا۔ حضرت علی محضور مُنَالِیْنِ کی گود میں پلے ہیں۔ تو یہ گستاخی حضرت علی کے ساتھ کی گئی ہے' کیکن اللہ نے اپنے نیم مُنالِیْنِ کو اس سے بچایا ہے۔ اللہ نے اپنے نیم مُنالِثِیْنِ کو اس سے بچایا ہے۔

''تم ضروراپنے سے پہلے لوگوں کی پیروی کروگے!''

عیسائیوں کا حضرت عیسیٰ علیہ اُلیا کوخدا کا بیٹا بنادینا عقیدت ومحبت کا غلوہے۔ یہی غلو ہمارے ہاں بھی چلا آر ہاہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان کی سرشت بدلتی نہیں ہے۔ پہلے والے انسان جس طرح کی گمراہیوں میں مبتلا ہوئے متضایسے ہی آج بھی ہوگئے ہیں۔

ا مِک حدیث میں تورسول اللّٰهُ مَا لَیْنَا مُنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰمِينَ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰمِنْ مِنْ اللّٰمِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمْ اللَّهِ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّمِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّمِنْ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّمِنْ مِنْ اللَّمِنْ اللَّمِنْ مِنْ اللَّمِيْ مِنْ اللَّمِيْمِ مِنْ اللَّمِينَامِ مِنْ اللَّمِنْ مِنْ اللَّمِيْمِ مِنْ اللَّمِي مِ

((لَتُوْكَبُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ شِبْرًا بِشِبْرٍ وذِرَاعًا بِذِرَاعٍ وَبَاعًا بِبَاعٍ

حَتَّى لَوْ أَنَّ آحَدَهُمْ دَخَلَ جُحْرَ ضَتٍ لَدَخَلْتُمَ وَحَتَّى لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمُ جَامَعَ أُمَّهُ لَفَعَلْتُمُ) (١)

''تم ضرورا پنے سے پہلے لوگوں کی پیروی کرو گے بالشت در بالشت ہاتھ در ہاتھ اور ہاتھ اور باع (دونوں ہاتھوں کی لمبائی) در باع 'یباں تک کدا گران میں سے کوئی گوہ کے بل میں گھسا ہوگا تو تم بھی ضرور گھسو گے۔اور اگران میں سے کسی بد بخت نے اپنی ماں کے ساتھ بدکاری کی ہوگی تو تم بھی ایسا ضرور کرو گے۔''

امام بخاری وسلم کی نقل کردہ روایت کے آخر میں صحابہ کرام بڑنگئے کا بیسوال بھی درج ہے کہ انہوں نے بو چھا: ((یکار سُول اللّٰٰ الْٰہِ الْٰہِ بُود وَ النّصَارِی ؟))' اے اللہ کے رسول اَللّٰٰہِ الْٰہِ بُود وَ النّصَارِی ؟))' اے اللہ کے رسول اَللّٰہِ بُرِ اور کیا بہلے لوگوں سے مراد یہود ونصار کی ہیں ؟' آپ اُللّٰہِ بُرِ ان فرایا: ((فَمَنْ ؟)) '' تو اور کون مراد ہیں ؟' بعنی تم سے پہلے کی اُمت یہود ونصار کی ہی تو ہیں ۔ اور وہ اُمت مسلمہ ہیں ۔ وہ جو غالب نے کہا تھا کہ۔ بھی تھے۔ ہم اس زعم میں نہ رہیں کہ ہم ہی اُمت د تہیں ہو غالب ریخت کے تم ہی اُستاد تہیں ہو غالب میں کوئی میر بھی تھا!

ای طرح صرف ہم ہی اُمت مسلم نہیں ہیں' بلکہ ہم سے پہلے یہود بھی امت مسلمہ تھے۔
اور نوٹ بیجیے کہ قرآن مجید میں چار مقامات پران ہی یہود یوں کے بارے میں آیا ہے
کہ ہم نے انہیں تمام انسانوں پر فضیلت دی۔ دومر تبہ سورۃ البقرۃ میں آیا ہے' چنانچہ سورۃ
البقرۃ کے چھٹے رکوع کی پہلی آیت اور بندر ہویں رکوع کی پہلی آیت کے الفاظ یکساں ہیں:
﴿لِبَنِیْ اِسْوَآءِ یُلَ اذْکُووْ الْ یَعْمَتِیَ الَّتِیْ اَنْعَمْتُ عَلَیْکُمْ وَاَنِّیْ فَصَّلْتُکُمْ
عَلَی الْعُلَمیٰنِی ﴾
عَلَی الْعُلَمیٰنِی ﴾

''اے لیقوب کی اولا د! میرے وہ احسان یا دکر و جومیں نے تم پر کیے تھے اور یہ کہمیں نے تم کو جہان کے لوگوں پرفضیات بخشی ۔''

الله تعالیٰ نے ان کوتمام جہان والوں پر فضیلت دی کیکن ان میں گمراہیاں پیدا ہو گئیں اوران کی ایک بڑی گمراہی ہے ہے کہانہوں نے تو رات میں تحریفات کیں۔

<sup>(</sup>۱) السلسلة الصحيحة للالباني و ١٣٤٨ و مجمع الزوائد للهيثمي راوى :عبدالله بن عباس (

و اربعین نؤوی کرد کرد (فطابات جمد کرد)

اللہ تعالیٰ نے چونکہ قرآن مجید کی حفاظت اپنے ذمے لے لی تو بیاُ مت اس گمراہی سے بچی ہوئی ہے'لیکن بیرحفاظت صرف متن قرآن کو حاصل ہے۔تر جموں اورتفسیروں میں تحریفیں ہوئی ہیں اور ڈٹ کر ہوئی ہیں۔جیسے اقبال نے کہا۔

خود بدلتے نہیں قرآں کو بدل دیتے ہیں ہوئے کس درجہ فقیہانِ حرم بے تو فیق!

البتة قرآن مجید کے متن کے اندر کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی'اس لیے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی خصوصی حفاظت میں ہے:﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللّهِ نُحُرُ وَإِنَّا لَلَهُ لَلْحِفِظُوْنَ ﴾ (الحسر) ''بے شک یہ (کتاب) نصیحت ہم نے اُتاری ہے اور ہم ہی اس کے نگہبان ہیں' ۔ ورنہ نوٹ کر لیجے کہ اگر تورات اور انجیل کی حفاظت بھی اللہ تعالیٰ اپنے ذمے لے لیتا تو کیاان میں کوئی تحریف ہوسکتی تھی ؟ اسی طرح اگر اللہ تعالیٰ نے اپنی خاص حفاظت میں قرآن میں تحریف سے بازر ہے ؟

#### حرفي آخر

ہم زیرمطالعہ صدیث قدی کے آخری الفاظ پر گفتگو کر رہے تھے: ( یَا عِبَادِیْ!اِنَّمَا هِیَ اَعُمَالُکُمْ اُنْحِینِهَا لَکُمْ، ثُمَّ اُولِیْنِکُمْ اِیَّاهَا)) ''اے میرے بندو! بیتو تمہارے ہی اعمال ہیں جن کو میں تمہارے لیے گن گن کرمخفوظ کر رہا ہوں' پھر میں تمہیں ان کی پوری پوری جزادوں گا۔''

وَقَى ، يُوَقِى : بِورا بِورا و ينا ، بورے اہتمام سے دينا۔ اُوْفَى يُوْفِى (باب افعال سے)

اللہ عنی بھی بہی ہیں کہ بورا بورا دینا ، لیکن باب افعال کے مقابلے میں باب تفعیل کے

اندر بہت وزن ہوتا ہے اوراس کا معنی ہے: رفتہ رفتہ بورا بورا دینا۔ چنانچہ اُوَقِیْکُمْ اِیّا اَهَا
کا مطلب یہ ہوگا کہ میں قیامت کے دن تہارے اعمال کا بدلہ بورے کا بورے بلا کم و
کا مست تہمیں عطا کردوں گا۔ ((فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللّٰهِ)) '' تو جوکوئی اپنے
اعمال نامے میں خیر پائے تو وہ اللہ کی حمرکے'۔ اس لیے کہ اللہ بی نے توفیق دی تی اور اللہ بی کے قو میں کی توفیق اور اللہ بی کے قال کی کی توفیق اور اللہ بی کے فقل وکرم سے تم نے وہ نیکی کے کام کیے تھے۔ اگر اللہ تہمیں نیکی کی توفیق اور اللہ بی کے فقل وکرم سے تم نے وہ نیکی کے کام کیے تھے۔ اگر اللہ تہمیں نیکی کی توفیق

و اربعین نؤوی کم عرب و 539 عرب خطابات جمد کمری

نەدىتاتوتم وە كام كىيے كريكتے تھے للبذا أس كاشكرلازم ہے۔آ گے فرمایا:

((وَمَنُ وَّجَدَ غَيْرَ ذَٰلِكَ فَلَا يَلُوْمَنَّ اِلَّا نَفْسَهُ))

''اور جوکوئی اس کےسوا پائے ( یعنی شر' بدی اور برائی پائے ) تو وہ اپنے نفس کے علاوہ کسی کوملامت نہ کرے۔''

اس لیے کہاس کا کمانے والا وہ خود ہے'لہذا وہ کسی اور کےاوپراس کا الزام نہ دھرےاور اس کی پیری ذمہ داری خود ہی تجول کرے۔

زیر مطالعہ طویل حدیث قدی میں 'یا عِبَادِی '' (اے میرے بندو!) کی تکرار جس کیفیت سے ہوئی ہے بہاللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں پر شفقت کا مظہر ہے۔ قرآن مجید میں آیا ہے: ﴿ مَا یَفْعُلُ اللّٰهُ بِعَذَابِکُمْ إِنْ شَکّرُ تُمْ وَ اَمْنَتُمْ ﴿ (النساء: ١٤٧)' الله کوکیا لینا ہے تہیں عذاب دے کراگرتم شکر کی روش اختیار کرواور (صدقِ دل ہے) ایمان لے آؤ' ۔ تو اللہ تعالیٰ ایمان ہیں ہے کہ کی کو تکلیف دے کراہے کوئی خوثی حاصل ہوتی ہو۔ یہ تو تمہارے اپنے اعمال ہیں جوہم نے حفاظت کے ساتھ گن کرر کھے ہوئے ہوتی ہوئے وہ اعمال تمہارے سامنے حاضر کردیے ہیں تو جوان میں خیر بائے وہ اللہ کی حمد کرے اللہ کاشکرادا کرے' اور جواس میں شر پائے تو وہ سوائے اپنے نفس کے کئی کو ملامت نہ کرے۔

الله تعالیٰ ہمیں اس حدیث کے مندر جات کو سمجھنے اور اس پر صحیح معنوں میں عمل کی تو نیق عطافر مائے۔ آمین یارتِ العالمین!

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



## اربعین نؤوی کی در 541 کا در خطابات جمع کی ا

حدیث **2**5

**26** 

(21) (21)

# صدیے کاحقیقی مفہوم (زر نیکی اور گناہ کی پہچان

۱۸/۱۷ پریل ۲۰۰۸ء کاخطابِ جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُونُ بِاللهِ مِنَ الشَّيطَٰنِ الرَّجِيُمِ بِسُمِ اللهِ الرَّحَٰنِ الرَّحِيُمِ إِنَّ الْمُصَّدِّقِيْنُ وَالْمُصَّدِّفَٰتِ وَاقْرَضُوا اللهَ قَرُضًا حَسَنًا يُّضْعَفُ لَهُمُّ وَلَهُمُ آَجُرٌّ كَرِيْمٌ ﴿ (الحديد)

وَيُسْتُكُونَكَ مَأْذَا يُنْفِقُونَ أَقُلِ الْعَفُوطُ (البقرة: ٢١٩)

كَيْسُ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوْا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْدِقِ وَالْمَغْدِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ الْمِثْ الْمِثْ وَالْكِتْبِ وَالنَّيْبَنَ وَالْ الْمَالَ عَلَى الْمَنْ بِاللَّهِ وَالْيَبِيْنَ وَالْمَالَكِيْنَ وَالْمَالَكِيْنَ وَالْمَالَكِيْنَ وَالْمَالِيْنِ وَالْمَالَكِيْنَ وَالْمَالَكِيْنَ وَالْمَالَكِيْنَ وَالْمَالِيْنِ وَالْمَالَكِيْنَ وَالْمَالِيْنِ وَالْمَالَيْلِيْنَ وَفِي حُيْنَ الْمَالَمِيلُ وَالْمَالَيْلِيْنَ وَفِي الْمُؤْوِنَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا الرِّقَابِ وَالسَّالِيلِيْنَ وَلِي الرَّهُوقُونَ وَالْمُؤْوِنَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا وَالسَّالِيلِيْنَ وَالسَّالِيلِيْنَ وَلِي اللَّهُ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤُونَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمَالُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنِ وَالْمَالِيلُونَ الْمَالَكِيْنَ فَي الْمُأْسِلُونَ الْمَالِيلُونَ الْمَالَعُونَ وَالْمَوْمُ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنَ وَالْمُؤْوِنِ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمَوْمُ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤُونَ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمِلُونَ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمِلُونَا وَالْمُؤْمُونِ وَالْمُؤْمِلِهُ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمُونَا وَالْمُؤْمُونَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَالِمُونَ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلِهُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ

عَنُ أَبِى ذَرِّ عَلَيْهِ أَنَّ نَاسًا مِّنْ أَصْحَابِ رَسُوْلِ اللَّهِ يَتَظَيَّهَ قَالُوْا لِلنَّبِي يَتَظَيَّ : يَارَسُوْلَ اللَّهِ! ذَهَبَ آهُلُ اللَّذُنُوْرِ بِالْاَجُوْرِ، يُصَلَّوْنَ كَمَا نُصَلِّى ، وَيَصُوْمُوْنَ كَمَا نَصُوْمُ ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُوْلِ آمُوالِهِمْ، قَالَ : ((أَوَ لَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُوْنَ بِهِ؟ إِنَّ بِكُلِّ تَسْبِيْحَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ ور اربعین نُووی کری کری ( 542 کرد کری خطابات جمد که ک

تَكْبِيْرَةٍ صَدَقَةً ' رَكُلِّ تَخْمِيْدَةٍ صَدَقَةً ' وَكُلِّ تَهْلِيْلَةٍ صَدَقَةً ' وَاَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةٌ ' وَنَهْ يُ عَنْ مُّنْكُرٍ صَدَقَةٌ ' وَفِي بُضِعِ اَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ)) فَالُوا : يَارَسُولَ اللهِ! أَيَاتِي اَحَدُنا شَهْوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا اَجُرٌ ؟ قَالَ : ((أَرَايَتُهُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ ' أَكَانَ عَلَيْهِ وِزْرٌ ؟ فَكَذَالِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالِ كَانَ لَهُ اَجُرٌ )) (۱)

سیدنا ابوذر عفاری والین سے روایت ہے کہ رسول الله کالینی کے چند صحابہ نے آسخضرت مَالینی کے میند صحابہ نے آسخضرت مَالینی کے میند صحابہ نے آسخضرت مَالینی کے میند صحابہ نے اللہ میں کیا:

" یارسول الند الله من الله من الله و تواجر و تواب میں سبقت لے گئے "کیونکہ وہ ہماری طرح نمازیں پڑھتے اور روزے رکھتے ہیں اور اپنے زائد مال میں سے صدقہ (بھی) کرتے ہیں (مال نہ ہونے کے سبب ہم صدقہ کرنے سے قاصر ہیں)۔ آپ منظینے کے فرمایا: "کیا الله تعالی نے تہمیں بھی صدقے کا سامان مہیا نہیں کیا؟ تمہارا ایک و فعہ "سجان الله 'کہنا صدقہ ہے 'تمہارا ایک و فعہ الله الله 'کہنا صدقہ ہے ایک دفعہ لا الدالا الله 'کہنا صدقہ ہے ایک دفعہ لا الدالا الله 'کہنا صدقہ ہے 'اور ہم بستری کرنے میں صدقہ ہے 'اور ہم بستری کرنے میں بھی صدقہ کا تواب ہے "سجابی ہے کہا: یارسول الله! ہم میں سے کوئی شخص اپنی نفسانی خواہش کو پورا کرے تو اسے بھی ثواب ماتا ہے؟ آپ میل شاخ کی انہوں الله! ہم میں سے کوئی شخص اپنی نفسانی خواہش کو پورا کرے تو اسے بھی ثواب ماتا ہے؟ آپ میل الله نہ ہوگا؟ فرمایا: "کیا خیال ہے 'اگر وہ اسے حرام جگہ استعال کرے تو اسے گناہ نہ ہوگا؟ ایسے ہی طال مقام پر استعال کرنے پراجر بھی ملے گا۔ "

عَنُ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ:

((كُلُّ سُلَامِلَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ 'كُلَّ يَوْمٍ تَطْلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ)) قَالَ: ((تَعْدِلُ بَيْنَ الْإِثْنَيْنِ صَدَقَةٌ ' وَتُعِيْنُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهٖ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا ' اَوْ تَرْفَعُ لَهٌ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ ' صَدَقَةٌ) قَالَ : ((وَالْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ وَكُلُّ خُطُوةٍ تِمُشِيْهَا إِلَى الصَّلَاةِ صَدَقَةٌ وَتُمِيْطُ الْآذَى عَنِ الطَّرِيْقِ صَدَقَةٌ))(")

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الزكوة باب بيان ان اسم الصلقة يقع على كل نوع من المعروف.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخارئ كتاب الجهاد والسير باب من الحذ بالركاب ونحوه صحيح مسلم كتاب الزكوة باب بيان ان اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف.

سیدنا ابو ہر رہے ہ ڈاٹنٹ سے روایت ہے کہ رسول اللّٰمُ کَالْتِیْکُمْ نِے قرمایا:

''انسان پر ہر جوڑ کی طرف سے روزانہ صدقہ کرنا ضروری ہے۔ دوآ دمیوں کے درمیان انساف کرنا صدقہ ہے سواری کے بارے میں کسی سے تعاون کرنا لیمی سواری پر سوار کرنا یا کسی کا سامان لا دکر اس کی مدد کرنا صدقہ ہے اچھی بات صدقہ ہے نماز کے لیے اُٹھے والا ہر قدم صدقہ ہے داستہ سے ایذ ااور تکلیف دیے والی چیز کو ہٹانا بھی صدقہ ہے۔''

عَنِ النُّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ ﴿ مَا نَظِيهُ \* عَنِ النَّبِيِّ مَثِيلَةً قَالَ:

((اَلْبِرُّ حُسْنُ الْخُلُقِ ' وَالْاِثْمُ مَا حَاكَ فِي نَفْسِكَ وَكَرِهْتَ اَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) (١)

سيدنانواس بن سمعان والني سروايت ب كدنى اكرم مَا الني الخرايا:

''اصل نیکی'حسن اخلاق' ہے'اور' گناہ' وہ ہے جو تیرے دل میں کھنکے اور تو جا ہتا ہوکہ لوگوں کواس کی خبر نہ ہو۔''

وَعَنْ وَابِصَةً بْنِ مَعْبَدٍ مَثْنِهُ قَالَ: أَتَيْتُ رَسُوْلَ اللَّهِ مَثَلِثَهُ فَقَالَ:

((جِنْتَ تَسْاَلُ عَنِ الْبِرِّ؟)) قُلْتُ :نَعَمُ ' قَالَ :((اسْتَفْتِ قَلْبَكَ ' الْبِرُّ مَا اطْمَانَّتُ اِلَيْهِ النَّفُسُ وَاطْمَانَّ اِلَيْهِ الْقَلْبُ ' وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِى النَّفُسِ وَتَرَدَّدَ فِى الصَّدْرِ ' وَإِنْ اَفْعَاكَ النَّاسُ وَاَفْتَوْكَ))<٢

اور حضرت وابصه بن معبد ڈاٹٹؤ فر ماتے ہیں کہ میں رسول اللّٰمُثَاثِیْزَا کی خدمت میں حاضر ہوا تو آ یے نے فر مایا:

''تم نیکی کے متعلق پوچھے آئے ہو ( کہ نیکی کیا ہے )؟''میں نے کہا: جی ہاں! آپ آگائی آنے فرمایا:''اپنے دل سے پوچھ لو! جس کام پرانسان کا دل مطمئن ہو وہ نیکی ہے اور جوچیز دل میں کھکے اور اس کے متعلق سینہ میں تر ددہو وہ گناہ ہے۔ خواہ لوگ تمہیں اس کے جواز کا بار بارفتو کی ہی کیوں نہ دیں!''

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تفسير البر والاثمر

 <sup>(</sup>۲) سنن الدارمي كتاب البيوع باب دع ما يريبك الى ما لا يريبك \_و مسند احمد كتاب
 مسند الشاميين باب حديث وابصة بن معبد الاسدى نزل الرقة ح ١٧٣٢ \_

اسلام کودین تو حید کہا جاتا ہے اور اس کی تو حید کی شان کا ایک مظہریے بھی ہے کہ اس میں دین اور دنیا میں کوئی جدائی نہیں ہے۔ اگر آدمی صرف دنیا کودین کے تابع کر لے تو ہیں ایک بی وحدت بن جاتے ہیں۔ اس کے بعد ہر دہ کام جسے ہم دنیاداری یا خالص جسمانی اور حیوانی نقاضے بھے ہیں' وہ بھی دینداری میں شار ہوں گے۔ یہ بات عبادت کے تصور سے بھی واضح ہو جاتی ہے۔ سورۃ الذاریات میں فرمایا گیا: ﴿وَمَا خَلَفْتُ اللّٰهِنَّ وَالْاِنْسَ اِلَّا لِیَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا نَحِلَفُتُ اللّٰهِنَّ وَمَا خَلَفْتُ اللّٰهِنَّ وَالْاِنْسَ اِلّا لِیَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَفْتُ اللّٰهِنَّ وَمِی عبادت کے تابع کی دیندا کیا ہے کہ میری عبادت کریں' ۔ اب اگر اس عبادت سے نماز' روزہ مراد ہے تو پھر چوہیں گھٹے نماز پڑھنی چا ہے اور ہر روز روزہ رکھنا چا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ ایسامکن نہیں' تو یہاں عبادت سے مراد ہے کہ آپی پوری زندگی کو اللہ کے تابع کر دو تو پھر رزقِ حلال کے حصول کے لیے تہارا جدو جہد کرنا' تمہارا کمانا' اپنے اہل دعیال کے لیے تمہارا خرچ کرنا' یہاں تک کہ اپنی کہیں نہیں بیولوں سے ہم بستری کرنا بھی عبادت شارہوگا۔ یہ تصور آپ کودین اسلام کے علادہ دنیا میں کہیں نہیں عبول کے ایمارے زیر مطالعہ آئیں گی وہ اس موضوع کے اعتبار سے بہت ایم ہیں۔

#### را دی ٔ حدیث: حضرت ابوذ رغفاری طفط کا تعارف

پہلی حدیث حضرت ابو ذرغفاری ڈائٹؤ سے مروی ہے اور میں نے کئی مرتبہ ان کا تعارف بیان کیا ہے کہ بیفقرائے صحابہ ٹمیں سے تھے۔ان کو دنیا ہے کوئی سرد کا رنہیں تھااور ان کے زہد کے بارے میں رسول اللّٰد ٹائٹو کا بیفر مان ہم پڑھ چکے ہیں کہ:

ی ساز ہمت بارے ہیں در ہیں میں در ہوں ہیں ہورہ کا رہا پار طاب ہیں تہ ہوں ہے۔ اس کہ در اللہ اللہ کا اللہ کا اللہ تو اصلع عین سلی فائین ظُرُ اللی اَبِیْ ذَرِّ) '' اگر کسی شخص کو اس سے خوشی ہو کہ دہ حضرت عیسیٰ عائیا کے زیر د تقویٰ کو اپنی آئیکوں سے دیکھے تو (دہ میرے اس ساتھی ادر دوست ) ابوذ رکود کھے لے۔'' البتہ ایک بات داضح رہے کہ بیضر دری نہیں ہے کہ ایک وصف کسی شخص میں اپنی البتہ ایک بات داضح رہے کہ بیضر دری نہیں ہے کہ ایک وصف کسی شخص میں اپنی انتہا تک پہنچا ہوا ہے تو دوسرے اعتبارات سے بھی اس کے اندر صلاحیت اسی درجے کی

## و اربعین نَوَوی کی کاری 545 کاری در فطابات جمع کمی

ہو۔حضرت ابوذر ؓ ہے ہی بیروا قعہ پیش آیا کہ انہوں نے حضور مُثَاثِیَّا کے درخواست کہ مجھے بھی آپ کہیں گورنرا در والی لگا دیں تو آیٹ نے فر مایا:

((يَا أَبَا ذَرِّ إِنَّكَ ضَعِيْفٌ وَإِنَّهَا أَمَانَةٌ وَإِنَّهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ خِزْيٌ وَنَدَامَةٌ ' إِلَّا مَنُ أَخَذَهَا بِحَقِّهَا وَأَدَّى الَّذِي عَلَيْهِ فِيْهَا)) (١)

''اے ابوذر اُئم کمزور ہواوریہ اہارت ایک امانت (اور بہت بڑی ذمہ داری) ہے۔ یہ قیامت کے دن رسوائی اور شرمندگی کا باعث ہے' سوائے اُس کے جس نے اس کے حقوق پورے کیے اور اس بارے میں جواس کی ذمہ داری تھی' اس کوا داکیا۔''

لینی درویشی اور زیدایک الگ چیز ہے جبکہ انظامی صلاحیت کا ہونا بالکل دوسری بات ہے اور اس اعتبار سے تم کمزور ہو۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت ابوذ ر ڈٹاٹٹو کو مال و دولت جمع کرنے کے حولے سے ایک مغالطہ بھی لاحق ہوگیا تھا۔ اس لیے کہ سورۃ التوبہ کی آیات سے ۴۵٬۳۳۰ میں فرمایا گیا ہے:

اى حوالے سے سورة البقرة ميں دوسراتھم سة يا:

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ \* قُلِ الْعَفُو \* ﴾ (البقرة: ٢١٩)

"(اے نی کا لیڈیا) یہ آپ نے بوچھتے ہیں کہ (اللہ کی راہ میں ) کتنا خرج

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الامارة باب كراهة الامارة بغير ضرورة.

و ادبعینِ نَوَوی کی محدی ( 546 کا در خطابات جمعہ کھی کریں؟ آپ کہددیجیے کہ جوبھی ضرورت سے زائدہے!'' قر آن مجید کی ان آیات کی روشی میں حضرت ابوذ ر پڑٹئؤ نے رینتیجہ اخذ کیا کہ ایک درہم اورایک دیناربھی اینے پاس جمع رکھنا حرام ہے۔ بیعد م توازن تھا' جبکہ نثر بیت تو توازن عا ہتی ہے۔ آپ کام کریں' محنت کریں' مشقت کریں' کار دبار کریں۔ آپ کو جو ملاہے وہ اگر ایک خاص حد ( فقہی اصطلاح میں جس کو''نصاب'' ہے تعبیر کیا گیا ہے ) ہے آ گے بڑھ گیا ہے تو زکو ۃ دیں۔ باتی کوآپ اینے پاس رکھ سکتے ہیں' لیکن پیر کھنا لازم نہیں ہے۔ای طرح اگر آپ جا ہیں تو سارے کا سارا مال اللہ کی راہ میں خرج بھی کر کتے ہیں'کین پیسارا خرج کرنا بھی لازم نہیں ہے۔اگر آپ سارا اللہ کی راہ میں دے دیں گے تو بہت او نجامقام حاصل کرلیں گے'لیکن بعض او قات حضور شکا ٹیٹی آنے اس سے منع بھی فرمایا ہے۔ایک صحابی حضور مُثَافِیْزُم کے پاس آئے اور عرض کی کہ میں اپنی ساری دولت الله كي راہ ميں دے دينا جا ہتا ہوں۔ آپ نے فر مايا: پيا جھي بات نہيں كہتم اپني اولا دکوفقیر کر کے چھوڑ جاؤ۔انہوں نے عرض کیا کہ پھر آ دھا دے دیتا ہوں۔آ پ مُلَاثَیْکِمْ نے فرمایا بہیں' آ دھا بھی بہت زیادہ ہے۔انہوں نے عرض کیا کہ ایک تہائی حصہ۔اس

#### پرآپ مُنَاثِیَّا اُنے فرمایا کہ ایک تہائی ٹھیک ہے اور یہ بھی بہت ہے کم نہیں ہے۔ حدیث کا مطالعہ

زیرمطالعہ مدیث نمبر ۲۵ اصل میں احکام بدایات اور تعلیمات کا ایک عجیب گلدستہ ہے جو ایک دوسرے کے ساتھ بہت متوازن ہیں کین بسا اوقات آ ومی اپن کسی انتہا پیندی کی وجہ سے خود غیر متوازن ہو جاتا ہے۔ حضرت ابوذ رغفاری ڈائٹو بیان کرتے ہیں: اَنَّ نَاسًا مِیْنُ اَصْحَابِ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللللّٰهُ اللللّٰهُ اللللللّٰهُ اللللللللللللللللللللللللللللللل

و اربعین نؤوی کی محدی و (547 محدی خطابات جمد کا

کہ: یُصَلُّوْنَ کَمَا نُصَلِّیْ وَیَصُوْمُوْنَ کَمَا نَصُوْمُ ''وہ نمازیں پڑھتے ہیں جیسے ہم پڑھتے ہیں اور وہ روزے بھی رکھتے ہیں جیسے ہم رکھتے ہیں 'وَیَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ آمُوالِهِمْ''اور دہ صدقہ کرتے ہیں اپنے زائداموال میں ہے'۔اس میں بیسوال مضم ہے کہ ہمارے پاس مال ہے نہیں تو ہم صدقہ نہیں کر سکتے اوراس اعتبار سے ہم ان سے پیجھے رہ گئے۔

# انسانوں میں امیرغریب کی تقسیم کیوں؟

اللّٰد تعالیٰ نے انسانوں کے مابین امیرغریب کی جوتقتیم رکھی ہے بیأس کی حکمت پر منی ہے۔اس مے مقصود آ ز مائش ہے کہ اللہ کے بند دل میں سے کون ہیں جو ہر حال میں اُس کاشکراداکرتے ہیں! دیکھئے اللہ تعالیٰ نے انسانوں کے مابین ایک تقسیم تو فطری طور پر رکھی ہے کہ کوئی شخص پیدائش طور پر زیادہ ذہبن ہے اور کوئی کند ذہن ہے۔ آپ کو آپ کے دالدین کی طرف ہے کچھاور تسم کے جینز ملے ہیں' جبکہ مجھے کچھادر تسم کے جینز ملے ہیں۔ بیتو اللّٰہ کی تقدیر ہے ادرایمان بالقدر کے بارے میں ہم'' اربعین نو وی'' کی چوتھی حدیث کے ذیل میں مفصل گفتگو کر چکے ہیں ۔ تو پیفرق دنیا میں موجود ہے۔ اسی طرح ا کے شخص میں فطری طور پرمحنت کا ماوہ زیادہ ہے تو وہ زیادہ کمار ہا ہے جبکہ ایک میں کم ہے تو وہ کم کمار ہا ہے۔البتہ بیضرور ہے کہا گرغریبی اورامیری کے فرق کا سبب ہمارے نظام میں کوئی خرابی ہے تو اس خرابی کو درست کرنا چاہیے اور نظام میں مواقع سب کے لیے برابر ہونے جاہئیں۔ بشمتی سے بیر ماننا بڑتا ہے کہ نام نہاداسلامی ممالک میں ایسا نظام نہیں ہے کیکن دنیانے بیکر کے دکھایا ہے۔امیر کا بچیہو یاغریب کا' تعلیم دونوں کو ا یک ہی ملے گی' ورندا گرموا قع برابر نہلیں تو امیر کا بچیہ آ گےنکل جائے گااورغریب کا بچہ پیچےرہ جائے گا' چاہے وہ امیر کے بچے ہے ذہین تر ہے ادراگراہے مواقع ملتے تو شاید وہ امیر کے بیچے ہے آ گے نکل جاتا۔ای طرح علاج بھی سب کا ایک جیسا ہونا حا ہے۔ یہ دنیا نے کر کے دکھایا ہے 'د ہ تو کمیونزم میں معاملہ ایک انتہا کو چلا گیا تھا' کیکن بعد میں کمیونزم اورسر مابیداری (Capitalism) کے درمیان ایک synthesis ہواہے۔

انسان جب سوچنا ہے توایک نظام اپنے ذہن ہے اختر اع کرتا ہے 'یہ گویا ایک وعویٰ (thesis) ہوتا ہے۔ لیکن جب اس نظام پر چلتا ہے تو اس کی خرابیاں ظاہر ہوتی ہیں اور روعمل کے طور پرایک جواب دعویٰ (anti-thesis) دجود میں آتا ہے۔ پھر پیہ thesisاور anti-thesis آپس میں ٹکراتے ہیں ٔ لیکن بالآخران میں صلح ہوجاتی ہے اور بیل جاتے ہیں۔ پھرکوشش کی جاتی ہے کہان دونوں کی بھلا ئیاں جمع کر لی جا ئیں۔ د کیھئے شہنشا ہیت اور جا گیرداری کاختم ہونا نوعِ انسانی کا ترتی کی طرف ایک قدم تھا۔ پہلے یوں تھا کہ یہ بادشاہ ہیں' ان کے محل ہیں' ان کی عیاشیاں ہیں۔انہوں نے فوجیس کھڑی کررکھی ہیں' کوئی ذرابولے توسہی' کوئی ذرالگان دینے سے انکارتو کرے' اُس کا گھر بارجلا کے راکھ کر دیں گے۔وہ نظام ختم ہوا تو جمہوریت آگئی' جسے دنیا میں سمجھا جاتا ہے کہ بہت اعلیٰ شے آگئی ہے' لیکن اس میں بھی دولت کا نظام جوں کا توں رہا۔ پھراس جمہوریت سے سر مایہ داری نظام و جو و میں آگیا۔ پہلے جاگیروارلوگوں کی گر دنوں پرسوار تھا اب سرمایہ دارسوار ہو گیا۔ سرمایہ دار کا کارخانہ ہے ہزاروں مزدور کام کررہے ہیں'ان کی مخنت سے جو حاصل ہور ہا ہے اس کا سب سے بڑا حصہ (lion's share) سر مایہ دار لے جار ہاہے اور مزدوروں کوبس اس قدر تنخواہ دی جار ہی ہے جس سے ان کے جسم و جان کارشتہ برقر اررہ سکے۔اگر مزدور کہتے ہیں کہ ہم کام نہیں کریں گے تو سر مایہ دار کہتا ہے: نہ كرو جمار ميں جاد واحتاج كياتو ميں كارخانه بندكردوں گا۔اسے بتا ہے كهاس كا کارخاندایک مہینہ بھی بندرہے گا تواس کے بچوں کو فاقہ نہیں آئے گا' جبکہ مزدور جانتاہے کہ اگراہے دودن ویہاڑی نہ ملے گی تو اس کے گھر کا چولہا ٹھنڈا پڑا جائے گا۔ تو سرمایہ دار مزدوروں کی مجبوری سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔

جب لیبر یونینز کا نظام آیا تواس کا پچھ علاج کرنے کی کوشش کی گئی' بایں طور کہ ان کی ایک bargaining value بن جائے اور وہ قوت کے ساتھ جمع ہو کر اپنے حق کے لیے کھڑے ہو جائیں ۔ بہر حال سرمایہ داری کے ردعمل میں کمیونزم آیا۔ اب یہ کمیونزم بھی چونکہ انسانی ذہن کی پیدا وارتھی اس لیے اس کے اندر بھی ایک بے اعتدالی آگی ادر دہ تھی ذاتی ملکیت کی مطلق نفی' جوا کید احتقانہ بات ہے۔ پہلے تو یہ اس انتہا پر سے کہ آپ کا گھر اور اس کا سامان' حتی کہ آپ کے زیر استعال سائنگل تک بھی آپ کی ذاتی ملکیت نہیں ہے۔ کوئی چیز ذاتی ہے ہی نہیں' سب قو می ملکیت ہیں۔ سب کا م کریں اور اجرت حاصل کر کے کھائیں پئیں۔ ہاں انہوں نے بیضرور کیا تھا کہ اُجرتوں (wages) کے اندر بہت زیادہ فرق و تفاوت نہیں رکھا' بس ا کید سے تین کی نسبت تھی۔

زیر مطالعہ حدیث میں فقراء صحابہ نے یہ ہرگز نہیں کہا کہ یہ ناانصافی ہے کہ ہمارے پاس دولت نہیں ہوا کہا کہاں حضرات ہمارے پاس دولت نہیں ہوادران کے پاس دولت ہے۔ انہوں نے کہا کہان حضرات کے پاس جوزائد مال ہے اس کو وہ صدقہ کرتے ہیں۔ یہاں فُضُول کا لفظ آیا ہے اور عمل مطلب اردد کی طرح بے کارشے نہیں ہے بلکہ یہ فَضُل سے ہے اور فضل کہتے ہیں بلااستحقاق ضردرت سے زائد ملنی والی چیز کو۔ مثلاً آپ نے چند مزدور مورو ہے دیہاڑی پر رکھے اور آپ نے دیکھا کہا کہ ایک مزدور دن بھر بڑی تندہی کے ساتھ کام کرتا رہا ہے اسے آپ نے شام کوسو کے بجائے ایک سودس روپ دے دیوتو یہ فضل ہے۔ دہ دس روپ اس کا استحقاق نہیں ہے اور دہ ما نگ بھی نہیں سکتا ، بلکہ دیوقی فضل ہے۔ دہ دس روپ اس کا استحقاق نہیں ہے اور دہ ما نگ بھی نہیں سکتا ، بلکہ دیوقی فضل ہے۔

## صدقه کی وسعت

((وَاَهُوْ بِالْهُعُووْ فِ صَدَقَةٌ)) ''تمہاراکی کونیکی کامشورہ دینا (یا نیکی کاحم دینا)

بھی صدقہ ہے'۔ آپ کی حیثیت کے مطابق وہ مشورہ بھی ہوسکتا ہے اور حکم بھی۔ جہاں

آپ کے پاس اختیار ہے وہاں حکم دینا ہوگا۔ آپ اپنے گھر کے اندر طاقت کے ساتھ
نیکی کانفاذ کر سکتے ہیں' چنا نچ آپ کے گھر میں ایک بچے نماز نہیں پڑھر ہا ہے تواہے آپ

مزاد ہے سکتے ہیں۔ یہاں وہ مغربی تصور نہیں ہے کہ بچے کو ہاتھ نہ لگاؤ' بچے کوروک ٹوک

نہ کرو۔ ہم تو سجھتے ہیں کہ بچے میں اگر شرم وحیا اور جھجک ہے تو وہ اس کی شخصیت کے صحت
مندار تقاء پانے کا ذریعہ بنے گا۔ لہذا اگر آپ کا کہیں اختیار اور طاقت ہے تو نیکی کا حکم

مندار تقاء پانے کا ذریعہ بنے گا۔ لہذا اگر آپ کا کہیں اختیار اور طاقت ہے تو نیکی کا حکم
مندار تقاء پانے کی ذریعہ بنے گا۔ لہذا اگر آپ کا کہیں اختیار اور طاقت ہے تو نیکی کا حکم
مندار تقاء پانے کی ذریعہ بنے گا۔ لہذا اگر آپ کا کہیں اختیار اور طاقت ہے تو نیکی کا حکم
مندار تقاء پانے کی ذریعہ بنے گا۔ لہذا اگر آپ کا کہیں اختیار اور طاقت ہے تو نیکی کا حکم
مندار تقاء پانے کا ذریعہ بنے گا۔ لہذا اگر آپ کا کہیں اختیار نیک کی بات بنا کیں۔ ((و مَنَهُی عَنْ مُنْکُولُمُونُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ بِیان کرتے ہیں کہ رسول
الله مُنافِیْنِ نے نے مایا:

((مَنُ رَاى مِنْكُمُ مُنْكَرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمُ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ، وَذَٰلِكَ اَضُعَفُ الْإِيْمَان))(١)

یعنی تم میں سے جو کوئی بھی کسی برائی کودیکھے تو اس کا فرض ہے کہ بزور بازواس کورو کے!

اگراس کی طاقت نہ رکھتا ہوتو زبان سے رو کے۔اگر حالات ایسے ہوں کہ زبانوں پر بھی

پہرے بٹھا دیے گئے ہوں اور حق بات کہنے پر زبا نیس تھینی جارہی ہوں' تو کم سے کم دل
میں اس برائی کے خلاف نفرت رکھیں۔اور بیا بمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔اگر آپ بدی کو
دیکھتے ہیں اور آپ کو کوئی احساس ہی نہیں ہوتا' دل میں اس کے خلاف کوئی نفرت بھی پیدا
نہیں ہوتی' طبیعت میں کوئی گھن بھی محسوس نہیں ہوتی تو پھر آپ کا دل ایمان سے خالی
ہے۔اس لیے کہ دل میں برائی کے خلاف نفرت بیدا ہونا ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے' اور
جب یہ بھی نہیں ہے تو پھر ظاہر ہے کہ ایمان بھی نہیں ہے۔

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان كون النهى عن المنكر من الايمان .....

# حقو قِ ز وجیت ادا کرنا بھی صدقہ ہے

-آ گے صدقہ کی وسعت کا معاملہ اپنی انتہا کو پہنچ رہا ہے۔ آپ کُلُفِیْم نے فرمایا: ((وَفِيْ بُصْع أَحَدِكُمْ صَدَقَةً)) "تمهارا اني بوي سے بم بسرى كرنا بھى صدقه ہے''۔ یہ بات آپ کودنیا جہان کی ندہی وا خلاقی تعلیمات میں کہیں اور نہیں مل کتی \_ بیرتو خالص حیوانی اورنفسانی تقاضا ہے اور اس کو بھی صدقہ قرار دے دیا گیاہے۔ چنانچے صحابہ كرام ثَنَائَةٌ نَ كَهَا: يَارَسُولَ اللهِ! أَيَاتِي آحَدُنَا شَهْوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيْهَا آجُرُ؟ ''اے اللہ کے رسول مُنافِینا ہم میں ہے ایک شخص جواپی شہوت کا تقاضا پورا کر رہا ہے' كياس يربهي احاجر ملى كا؟ " آب كَانْتُوْ إَنْ فَر مايا: ((أَرَ اَيْتُهُمْ لَوْ وَصَعَهَا فِي حَرَامٍ " أَكَانَ عَلَيْهِ وِزْرٌ؟)) ' ( تم نے بھی سوچاہے کہ ) اگروہ یمی کام حرام رائے ہے کرتا تو اس پر گناہ ملتا کہ نہیں ؟" ظاہری بات ہے کہ اگر کوئی حرام ذریعے سے اپن نفسانی خواہشات کو بورا کرتا ہے تو گناہ کبیرہ کا مرتکب ہوتا ہے اور بیہ قابل سزا جرم بھی ہے تو آ بِ مُثَالِّيْنِ مِنْ مَا يَا: ((فَكَذَالِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالِ كَانَ لَهُ اَجُرُّ))''اس طرح وہ بیکام حلال طریقے ہے کرر ہاہے تو اس کوا جربھی ملے گا۔''

بیروہی بات ہے جو میں نے شروع میں کہی تھی کہ دنیا کو دین کے تابع کر دوتو آپ کی پوری د نیا داری دینداری بن جائے گی۔آپ کا کسب معاش کی جدوجہد کرنا' بیوی کا حق ادا کرنا'اینےنفس کاحق ادا کرنا'ملا قات کے لیے آنے والے کاحق ادا کرنا سب عبادت شار ہوگا۔ حضور اکرم مَنَا شِیْمُ کا ارشاد ہے: ((فَإِنَّ لِلَّهُ لِلَّكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِضَيْفِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا))(١) (١) نهينًا تجھ پر تيري بيوي كا بھی حق ہے تیرے مہمان کا بھی حق ہے اور تیرے نفس کا بھی تجھ پرحق ہے '۔اب ان حقوق کودین کے تابع رہتے ہوئے پورے کرو گے توبی عبادت اور باعث ثواب ہے۔

ہرنیکی صدقہ ہے!

اب ہم حدیث ۲۶ کا مطالعہ کرتے ہیں۔ بیہ حدیث حضرت ابو ہر رہ ہڑائٹیا ہے

<sup>(</sup>١) سنن ابي داؤد كتاب الصلاة ؛ باب ما يؤمر به من القصد في الصلاة.

ور اربعین نؤوی کے دور محد در محد میں موروں ہے۔ اس کو ایک دوسرے انداز میں بیان کیا جار ہا ہے۔ در حقیقت دین ایک حقیقت واحدہ کا نام ہے۔ اس کو إدهر سے دیمے لیس جار ہا ہے۔ در حقیقت دین ایک حقیقت واحدہ کا نام ہے۔ اس کو إدهر ہے دیمے لیس یا اُدهر ہے وہ حقیقت میں ایک ہی ہے۔ جیسے فیصل آباد کا گھنٹہ گھر ہے آپ جس بازار سے بھی جا کیں گے۔ اس طرح دین اسلام بھی ایک حقیقت واحدہ ہے۔ عبادت میں بھی پورادین موجود ہے اس طرح اقامت دین اور شہادت علی الناس میں بھی پورادین موجود ہے۔ اس طرح اقامت دین اور شہادت علی الناس میں بھی پورادین موجود ہے۔ یعنی پورے دین کی تعبیرایک زاویہ ہے ہوسکتی ہے۔

صدقہ کی تفصیل حدیث ۲۵ میں بیان ہوگئ ہے کہ صدقہ صرف مالی خیرات کا نام خیبیں ہے بلکہ سجان اللہ بھی صدقہ ہے الحمد للہ بھی صدقہ ہے اللہ اکبر بھی صدقہ ہے اللہ اللہ بھی صدقہ ہے اللہ اللہ بھی صدقہ ہے باز رہنے کی تلقین الا اللہ بھی صدقہ ہے بہاں تک کہ بیوی ہے ہم بستری بھی صدقہ ہے ۔ جبکہ زیر مطالعہ حدیث میں صدقہ کی وسعت کے حوالے ہے ایک اور پہلو ہے بات آ رہی ہے۔ آپ بال آئی نیز صدقہ گائی ''دوافراد کے درمیان انصاف کرنا بھی صدقہ ہے ''۔ اگر دوافراد کے مابین کوئی جھڑا یا کوئی اختلاف ہے اور تمہیں ثالث بنایا گیا ہے یا تم ایسی حیثیت پرفائز ہو کہ تم ان کے درمیان صحیح فیصلہ کر سکتے ہوتو تمہاراان بنایا گیا ہے یا تم ایسی حیثیت پرفائز ہو کہ تم ان کے درمیان صحیح فیصلہ کر سکتے ہوتو تمہاراان اشخاص کے درمیان عدل وانصاف کا معاملہ کرنا بھی صدقہ ہے۔ ((و تُعِینُ الوّجُلَ فِیْ دَائِیْتُ فَتَحْمِلُهُ عَلَیْهَا ' اَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَیْهَا مَتَاعَهُ ' صَدَقَةٌ))''اور تمہاراسواری کے دائیت فیکٹے ملکہ کو تیکٹے گائے گائے متاعہ ' صَدَقَةٌ))''اور تمہاراسواری کے دائیت فیکٹے گائے فیک متاعه ' صَدَقَةٌ))''اور تمہاراسواری کے دائیت فیکٹے گائے کا معاملہ کرنا بھی صدقہ ہے۔ ((و تُعِینُ الوّجُلَ فِیْ دَائِیْتِ فَیْنُونُ الْدُ تَوْفَعُ لَهُ عَلَیْهَا مَتَاعَهُ ' صَدَقَةٌ))''اور تمہاراسواری کے دائیت فیکٹے گائے کا معاملہ کرنا بھی صدقہ ہے۔ ((و تُعِینُ الوّجُلَ فِیْ

بارے میں کسی سے تعاون کرنا لیعنی سواری پر سوار کرانا یا کسی کا سامان سواری پر لا دوینا مجھی صدقہ ہے'۔ لیعنی کوئی شخص گھوڑ ہے پر چڑھنا چاہ رہا ہے اور وہ ایسا ماہر گھڑ سوار نہیں ہے کہ جو چھلانگ مار کر سوار ہوجاتے ہیں' اورائے تھوڑ اساسہار امطلوب ہے تو آپ اس کو سہارا دے کر سوار کی پر سوار کرا ویتے ہیں یا وہ سواری پر سوار تو ہو گیا ہے' کیکن اس کا سامان نیجے پڑا ہوا ہے اور آپ وہ سامان اسے پکڑا دیتے ہیں' تو یہ بھی صدقہ ہے۔

اچھی بات کہنااور راستے سے اذیت بخش چیز ہٹادینا بھی صدقہ ہے

مزیدآ پ تا اوراچی بات بھی مدقہ ہے'۔ اصطلاحی معنی میں تو 'دکلہ طیبہ' کلمہ تو حید (لَا اِللّهُ اللّهُ مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ اللّه ) کو کہتے ہیں' لیکن یہاں عوم ہے اور یہ ہراچی اور بھی بات نیکی کی بات اوا ئیگی حقوق کی تلقین وغیرہ سب کو شامل ہے اور یہ ہراچی ادر بھی بات نیکی کی بات اوا ئیگی حقوق کی تلقین وغیرہ سب کو شامل ہے اور یہ سب عندالله صدقہ شار ہوں گے قرآن مجید میں' کلمہ طیبہ' کے بارے میں فرمایا گیا: ﴿ اَلَهُمْ مَنَ کَیْفَ صَوَبَ اللّٰهُ مَنَلاً کَلِمَةً طَیِبَةً مَنَا لَا مُعَلَدٌ کَلِمَةً طَیبَةً مَنَا اللّهُ مَنَا لَا مَنَا مُنَا مُنَا مُنَا مَنَا مَنَا مَنَا مِنَا مُنَا مَنَا مَنَا مُنَا مُنَا مُنَا مَنَا مُنَا مُنَا مُنَا مُنَا مُنَا مُنَا مُنَا مُنَا مِنَا مُنَا مُنَا مُنَا مُنَا مُنَا مَنَا مَنَا مُنَا مَنَا مُنَا مِنْ مُنَا مُن

مزیدآپ مَنْ الشَّدَرِ مَایا: ((وَ کُلُّ خُطُووَ تَمْشِیْهَا اِلَی الصَّلَاةِ صَدَقَةٌ))' ہر قدم جوتم نماز کے لیے اٹھاتے ہو وہ صدقہ ہے''۔ای طرح ((وَتُمِیْطُ الْآذی عَنِ الطَّرِیْقِ صَدَقَةٌ))'' اور تبہارارات سے کس اذیت بخش چیز کا ہٹا وینا بھی صدقہ ہے''۔ راستے پر چلتے ہوئے آپ دیکھتے ہیں کہ کوئی اینٹ پڑی ہے اور اس سے کوئی ٹھوکر کھا کر راستے پر چلتے ہوئے آپ اس کوایک طرف کر دیتے ہیں۔ای طرح کوئی اور موذی شے یا کا نے والی کوئی چیزراستے میں پڑی ہوئی ہوئی ہے تواس کا ہٹانا بھی صدقہ ہے۔

صدقہ کے حوالے سے رسول اللّٰهُ ثَالِيَّةُ كَا يہ فر مان بھى ملاحظہ سيجيے: ((تَبَسُّمُكَ فِي وَجْهِ أَخِيْكَ لَكَ صَدَقَةٌ ))('' ' تمہارا اپنے بھائی کومسکرا کر ملنا بھی تمہارے لیے

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب البر والصلة والآداب باب ماجاء في صنائع المعروف. ١٠٠

و اربعین نؤوی کم میری 554 کاری کاری خطابات جمع کسی

صدقہ ہے'۔ تہاراکوئی عزیز' دوست یا بھائی تم سے ملنے آیا ہے اور تم متبتم چرے کے ساتھ اگر اس کا استقبال کرتے ہوتو اس کے دل کی کلی کھل اٹھے گی اور اگر آپ نے ''عَبُوْسًا قَمْطَرِیْرًا'' کی حثیت سے آنے والے سے ہاتھ ہی ایسے ملایا ہے کہ بس چھوکے گزرگیا تو اس سے انقباض پیدا ہوگا۔ چنا نچہ آپِمُ اَلَّا اِلْمَا اِلَّا اِللَّهِ اِللَّا اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهُ اِللْہُ اِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

زیرمطالعہ دونوں احادیث میں ہم نے دیکھا کہ ایک لفظ''صدقہ'' میں پورے دین کی تعبیر ہے :
دین کی تعبیر آگئ ہے۔ ای طرح ایک لفظ''عبادت' میں پورے دین کی تعبیر ہے :
﴿ یَا آیٹُهُ النّاسُ اعْبُدُوْ رَبّکُمُ الَّذِی خَلَقَکُمْ وَالَّذِیْنَ مِنْ قَبْلِکُمْ لَعَلّکُمْ لَعَلّکُمْ وَالّذِیْنَ مِنْ قَبْلِکُمْ لَعَلّکُمْ لَعَلّکُمْ وَالّذِیْنَ مِنْ قَبْلِکُمْ لَعَلّکُمْ وَالّذِیْنَ مِنْ قَبْلِکُمْ لَعَلّکُمْ وَالّذِیْنَ مِنْ قَبْلِکُمْ لَعَلّکُمْ الّذِی خَلَقَکُمْ وَالّذِیْنَ مِنْ قَبْلِکُمْ لَعَلّکُمْ لَعَلّکُمْ وَالّذِیْنَ مِنْ وَالْمَالُ مِنْ اللّمِی وَاللّمِی وَاللّمِی اللّمِی اللّم وَاللّم اللّم وَاللّم وَاللّم اللّم وَاللّم وَالْمُوالّم وَلّم وَلّم وَاللّم وَاللّم وَالْمُوالّم وَلّم وَلّم وَلّم وَلّم وَلّم وَلّم وَلّم و

نیکی کی پہچان

اب ہم اگلی حدیث (۲۷) کا مطالعہ کرتے ہیں۔ یہ بھی اُن احادیث میں سے ایک ہے جنہیں حضور مُلَّیْ فِیْرِ آن ہوا مع الکلم سے تعبیر فر مایا ہے۔ یہ حدیث حضرت نواس بن سمعان واللہ مُلَّیْ فِیْرِ اللہ مُلْکِیْرِ کے میں کہ رسول اللہ مُلَّالِیْرِ کے اُن کُر مِی کے در مول اللہ مُلَّالِیْرِ کے اُن کُر مِی کے در سول اللہ مُلَّالِیْرِ کے اُن کُر مِی کے در سول اللہ مُلَّالِیْرِ کے میں کہ رسول اللہ مُلْکِیرِ کے در مایا: ((اَکْمِیرُ کے میں کہ رسول اللہ مُلَّالِیرِ کے میں کہ رسول اللہ مُلْکِیرِ کے میں کہ رسول اللہ مُلْکِیرِ کے میں کہ رسول اللہ ملکوں کے در مایا: (اللہ میں کہ رسول اللہ میں کو میں کہ رسول اللہ میں کے اللہ میں کہ رسول اللہ میں کہ رسول اللہ میں کہ رسول اللہ میں کے اللہ میں کہ رسول اللہ میں کے اللہ میں کرنے کے اللہ میں کے اللہ میں کے اللہ میں کے اللہ میں کرنے کے اللہ میں کرنے کے اللہ میں کے اللہ میں کرنے کے اللہ کرنے کے اللہ میں کرنے کے کے کہ کرنے کے کہ کرنے کے کہ کرنے کے کرنے کے کہ کرنے کرنے کرنے کے کہ کرن

الروایت کے آخریں رسول الله مُنَّاثَیْنِ الله مُنَّاثِیْنِ الله مُنَّالِ لَكَ صَدَقَةً وَ وَالْعَطْمَ عَنِ الطَّرِیْقِ لَكَ صَدَقَةً وَ الْعَطْمَ عَنِ الطَّرِیْقِ لَكَ صَدَقَةً وَ الْعَدِیْقِ لَکَ صَدَقَةً وَ الله مُن الله وَ الله مَنْ الله وَ الله مَن الله و الله و

افخ گئے) ''اصل نیکی حسن اخلاق ہے' ۔۔۔'' نیکی کی حقیقت' کے عنوان ہے ہمارے ''مطالعہ قرآن حکیم کے منتخب نصاب' کا ایک اہم درس سورۃ البقرۃ کی آیت کے اپر مشتل ہے' جے'' آیت البر' ہے موسوم کیا جاتا ہے۔اس کا رواں ترجمہ ملاحظہ سیجیے: ''نیکی بہی نہیں ہے کہتم اپنے چہرے مشرق اور مغرب کی طرف بھیردو' بلکہ اصل نیکی اُس کی ہے جوایمان لا یا اللہ پر'اور یومِ آخر پر'اور فرشتوں پر'اور کتابوں پر اور انبیاء پر۔اور دیا اس نے مال اس کی محبت کے علی الرغم رشتے داروں کو اور میافرکو اور سائلوں کو اور گردنوں کے چھڑانے میں۔اور قائم کی اس نے نماز اور ادا کی زکوۃ۔اور پوراکرنے والے اپنے عہد میں۔اور قائم کی اس نے نماز اور ادا کی زکوۃ۔اور پوراکرنے والے اپنے عہد میں۔اور قائم کی اس نے نماز اور ادا کی زکوۃ۔اور پوراکرنے والے نقروفا قہ میں۔اور قائم کی اس بے براور جنگ کے وقت۔ یہی ہیں وہ لوگ کہ جو واقعتا میں۔' راست باز ہیں'اور یہی ہیں وہ لوگ جو واقعتا متقی ہیں۔'

اس ایک آیت کے اندر بوری انسانی شخصیت کا ہولی اور کممل کردار موجود ہے۔ انسان کے اندراگران مختلف بہلوؤں سے یہ کیفیات موجود ہیں تو پھروہ واقعی سچا اور نیکو کا رہے اور ایسے ہی لوگوں کو متی کہا جاتا ہے۔ ہمارے ذہوں میں تقویٰ کے بھی پچھ اور ہی معیارات ہیں۔ پچھ لوگ ظوا ہرا در پچھ وضع قطع کے حوالے سے لوگوں کا تقویٰ نا ہے ہیں کیلی تقویٰ در حقیقت اس متوازن شخصیت کا نام ہے جس کا ذکر آیت البر میں کیا گیا ہے۔

گناه کی پیچان

نیکی کی تعریف کے بعد آ گے گناہ کی پہچان کے حوالے ہے آپ منگانی آئے فرمایا:

((وَالْاِثْمُ مَا حَاكَ فِيْ نَفْسِكَ))''اور گناہ وہ ہے جس سے تہمارے جی میں تشویش پیدا ہوجائے''۔اس کو یوں سجھے' جیسے tip of the iceberg کے نیچے بہت بڑا برف کا تو دا پوشیدہ ہوتا ہے' اس طرح حضور مُن اللّی آئے کے اس ایک جملہ کے پیچیے بھی پورا ایک فلسفہ فی پوشیدہ ہوتا ہے' اس طرح حضور مُن اللّی آئے کے اس ایک جملہ کے پیچیے بھی پورا ایک فلسفہ فی ہے۔ وہ یہ کہ انسان میں نیکی جبلی طور پرموجود ہے۔اس لیے کہ وہ صرف حیوان نہیں ہے' بلکہ اس میں روح ربانی بھی مستور ہے۔از روئے الفاظِ قرآنی:

روح کونیکی سے فرحت ہوتی ہے اور بدی سے ایک ضیق ( تنگی ) اور تشویش کا حساس ہوتا ہے۔ رسول اللہ منگا آئی آئے نے ایک صاحب کے اس سوال پر که'' ایمان کیا ہے؟'' ارشاد فر مایا:

((إِذَا سَرَّتُكَ حَسَنَتُكَ وَسَاءَ تُكَ سَتِئِنَتُكَ فَٱنْتَ مُوْمِنٌ)) (۱)

''اگر تہمیں نیکی کر کے خوشی ہواور کوئی برا کام کر کے تہمیں دکھ کا احساس ہوتو تم
مؤمن ہو۔''

اگرآپ کے دل میں ایمان موجود ہے تو وہ نیکی کی تائیداور تصدیق کرتاہے 'بلکہ نیکی کے کام کرنے سے ایمان کا کام کرنے سے ایمان بڑھ جا تا ہے اور ایمان کا نور مدھم پڑجا تا ہے۔ نور مدھم پڑجا تا ہے۔

زیر مطالعہ حدیث کے الفاظ ہیں: ((و الْاِثْمُ مَا حَاكَ فِنی نَفْسِكَ وَ كُوِهْتَ اَنْ يَدِا لَيْ مُطَلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) ''اور گناہ وہ ہے جس سے تہمارے ول میں تشویش اور خابان پیدا ہوجائے اور تہمیں سے بندنہ ہو کہ وہ لوگوں کو معلوم ہو''۔ اس میں ایک اور اعتاد کی حالت کابیان ہے۔ انفرادی طور پر انسان کی فطرت کے بارے میں اعتاد کی حالت پوری نوع میں در مقال مال کے بارے میں ہو'اور ایک اعتاد کی حالت پوری نوع انسانی کے بارے میں ہو'اور ایک اعتاد کی حالت پوری نوع انسانی کے بارے میں ہے کہ انسانی معاشرہ بحثیت مجموعی تحم الگاتا ہے کہ سے نیکی ہے اور سدی ہوں نوع انسانی کا مجموعی تحت الشعور ہر انسان کا ہے اور ایک پوری نوع انسانی کا مجموعی تحت الشعور ہے جس کو جدید اصطلاح میں مقام میں آئے تو اس کا مطلب ہے کہ بیٹر اب کہا جا تا ہے۔ نوع انسانی کا بیہ مجموعی تحت الشعور نیکی کو بہند اور بدی کو تا پہند کرتا ہے۔ کہا جا تا ہے۔ نوع انسانی کا بیہ مجموعی تحت الشعور نیکی کو بہند اور بدی کو تا پہند کرتا ہے۔ جب آپ بہنیں جا ہے کہ بیہ بات کسی کے علم میں آئے تو اس کا مطلب ہے کہ بیٹر اب جب سے کہ بیٹر اسانی پر بحثیت مجموعی ایک اعتاد ہے۔

<sup>(</sup>١) الحامع الصغير للسيوطي و ٦٧٧ السلسلة الصحيحة للالباني: ٩١/٢

# نیکی اور گنا ہ کے بارے میں اپنے دل سے فتو کی حاصل کرو!

متذکرہ بالا روایت امام مسلم کی نقل کردہ ہے' جبکہ منداحمداورسنن داری میں پیہ ر وایت حضرت وابصہ بن معبد دلاٹیؤ سے ذرامختلف الفاظ میں مروی ہے۔ وہ بیان کر تے بِين كه مِن رسول اللهُ مُنْ النَّهُ عَلَيْهِم كَ ياس آيا تو آتِ نے مجھے و يكھتے ہى فرمايا: ((جنت مَسْالُ عَنِ الْبُرْ؟)) ''تم نیکی کے متعلق یوچھنے آئے ہو (کہ نیکی کیا ہے)؟''۔ رکھھے' حضُورَ فَكَانِيْنَا مِان كُنَّ كه وابصه كيا يو چھنے آيا ہے۔اس سے ظاہر ہوتا ہے كہ بعض او قات بعض معاملات پر آپ مُنْ الْمُنْزِعْ بَيبي طور پرمطلع ہوجاتے تھے۔ ویسے تو سچھانداز ہ صاحب نظر الل ایمان کو بھی ہو جاتا ہے اس لیے رسول الله مَاللة عَمَا فَر مایا: (( اِتَّقُوا فَرَ اسَةَ الْمُوْمِنِ فَإِنَّهُ يَنظُرُ بِنُوْدِ اللَّهِ))(١) (مؤمن كى فراست سے بوشيار رہاكرواس ليے كه وہ اللہ کے نورے دیکھائے''۔تمہارے دل میں کیاہے'اسے پچھے نہ پچھ نظرآ جاتا ہے۔ ہو؟''قُلْتُ نَعَمْ! ''میں نے عرض کیا: جی ہاں!''میں یہی دریافت کرنے کے لیے حاضر مواتھا۔جواب میں آ ب مَنْ الْفِيْزِ فِي مايا: ((اِسْتَفْتِ قَلْبَكَ))" تم اين ول سے يو جهرليا کرو!'' انسانی وجود کی تین سطحیں (levels) ہیں 'سب سے ینچیفس'سب سے اوپرروح اور درمیان میں قلب \_اگر اس قلب کا میلان نفس کی طرف ہوگیا تو پور \_\_ وجود کے اندرنفسانیت ٔ ظلمانیت اور تاریکی سرایت کر جائے گی اورا گراس کا رخ روح کی طرف ہو گیا تو پورے و جود کے اندرنو رانیت پھیل جائے گی۔ یوں بچھنے کہ قلب ایک آئینے جوایے میلان کومنعکس (reflect) کرتا ہے۔

الله تعالی نے اوّلا نور پیدا کیااور پھرنور ہے سب سے پہلے روحِ محمدی کو پیدا کیا۔ نور ہی سے فرشتے اور ارواحِ انسانیہ پیدا کی گئیں۔تمام انسان جواب تک دنیامیں آ چکے ہیں یا جوبھی قیامت تک آنے والے ہیں'سب کی ارواح بیک وقت پیدا کر دی گئی تھیں اور پھران سب سے اللہ تعالی نے عہدِ الست لیا تھا: ﴿ اَكَسْتُ بِرَبِّكُمْ مَا قَالُوْ اللَّهِ ﴾

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب تفسير القرآن باب ومن سورة الحجر\_

(الاعراف:۱۷۲)'' کیا میں ہی نہیں ہوں تمہارا رب؟ سب نے کہا تھا: کیوں نہیں (آپ ہی ہارے رب ہیں)''۔ بیع ہدِ الست ہے جو ہم لے کردنیا میں آئے ہیں۔ مجھے ایک مرتبہ اے کے بروہی صاحب نے کئی فلسفی کا ایک بہت گہرا جملہ سنایا تھا:

Had you not possesed me in the begining, you would never have searched for me.

لوگ خدا کی تلاش میں غاروں' پہاڑوں' جنگلوں اور صحراؤں میں جاتے ہیں' رہبانیت افتیار کرتے ہیں' اور بھی بہت کچھ کرتے ہیں۔ بیسب کیوں ہے؟ اس کی وجداس جملہ میں یہ بتائی گئی ہے کہ اگر ابتدا میں ہی تنہارا خدا کے ساتھ تعارف نہ ہوا ہوتا تو تم بھی خدا کو تلاش نہ کرتے ۔ وہ تو اصل میں خدا کی واقفیت اور روح کی اطاعت کا تعلق تو اس وقت سے ہے ۔اب وہ روح اللہ کا قرب جا ہتی ہے اور اس مادی دنیا کا پروہ روح پر بہت شاق گزرتا ہے۔ بقول مولا ناروم ۔

بشنو از نے چوں حکایت می کند! از جدائی ہا شکایت می کند!

جس طرح بانسری بانس سے جدا ہونے پر گریہ کنال ہے ای طرح بیروح فراق کی شکایت کررہی ہے۔ اس کیے موت کو ہمارے ہاں وصال کہاجا تا ہے۔

ہوتے ہوئے نفس کی اطاعت پر آمادہ ہوجائے تواس کیفیت کو ' نفس اتارہ' سے تعبیر کیا گیا ہے: ﴿ إِنَّ النَّفُسَ لَاَ مَّارَةٌ ۖ إِالسُّوْءِ ﴾ (یوسف: ٥٣) ' ' یفس تو برائی کا ہی تھم دیتا ہے' ۔ایک کیفیت ڈانواڈول کی ہوتی ہے کہ قلب بھی اِدھر مجھی اُدھر۔اس کیفیت کو '' فضل لوّامۂ' سے تعبیر کیا گیا ہے: ﴿ وَلَا اُفْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ (القیامة) '' اور میں فتم کھا تا ہول ملامت کرنے والے نفس کی' ۔اکثر انسانوں کا معاملہ یہی ہوتا ہے۔ میں فتم کھا تا ہول ملامت کرنے والے نفس کی' ۔اکثر انسانوں کا معاملہ یہی ہوتا ہے۔ برے انسان میں بھی بھی کوئی نیکی کا جذبہ ابھر آتا ہے اور اچھے سے اچھے انسان سے بھی بدی سرز دہوجاتی ہے۔

آ گے گناہ کی بہچان کے حوالے سے وہی بات آ رہی ہے جس کا ذکر پہلی روایت میں تھا: ((وَالْاِثْمُ مَا حَاكَ فِی النَّفُسِ وَتَوَدَّدَ فِی الصَّدْرِ)))''ااور گناہ وہ ہے جس میں تھا: ((وَالْاِثْمُ مَا حَاكَ فِی النَّفُسِ وَتَوَدَّدَ فِی الصَّدْرِ)))''ااور گناہ وہ ہے جس سے تمہارے جی میں ایک تشویش اور سینے کے اندرا یک تر دّ دبیدا ہوجائے'' یعنی بیتر دّ د اور خلجان بیدا ہوجائے کہ بیمیں نے کیا کیا' کیوں کیا! بیانسان کی باطنی کیفیت ہے اور بیملامت ہے اس بات کی کرتم نے غلط کام کیا۔

#### دل کے فتو کی کوتر جمح دو!

آخريس آپ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَانْ اَفْتَاكَ النَّاسُ واَفْتَوْكَ) '' على ہوگئی ہیں اس کے جواز کا بار بارفتو کی کیوں نہ دیں'۔ اگر چہ مفتی حضرات کہہ دیں کہ اس کا جواز ہے' کیکن اگر تمہارا دل کہہ رہا ہے کہ غلط ہے۔ اس لیے کہ فتو کی تو '' کتاب الحیل'' کی روسے بھی دے دیا جاتا ہے کہ کس طریقے' کس حیلے بہانے ہے کوئی راستہ نکالا جائے۔ لیکن تمہارے اندر کا جو مفتی ہے' یہ جور و بِ ربانی تمہارے اندر ہے' اس کا تعلق براہ راست خداکی ذات کے ساتھ ہے۔ اس لیے اگر تمہارادل مطمئن نہیں ہے تو وہ کام مت کرہ!

اس کی مثال میں نے عرض کی تھی کہ نورالدین زنگی کا بیٹا شدید بیار ہو گیا۔ ہرطر ح کے علاج معالجے آنر مائے گئے گر بے سود۔ آخر اطباء نے کہا کہ اس کی جان بچانے کا ایک ہی راستہ ہے کہ بیشراب بی لے۔سلطان نے کہا: معاذ اللہ! میں اپنے بیٹے کوحرام و اربعین نؤوی کم عرب می 560 کا دی و خطابات جمع کهی چیز استعال کراؤں!اطباء نے بتایا کہ اس پرعلاء کا فتو کی ہے کہ جان بچانے کے لیے حرام

چےز استعال کی جاسکتی ہے۔سلطان کوتسلی نہ ہوئی اور اس اللہ کے بندے نے فرداً فرواً حاروں مکا تب فکر کے علاء سے فتو کی لیا توسب نے یہی کہا کہ جان بچانے کے لیے جان بچانے کی مقدار تک حرام شے استعال کرلینا جائز ہے۔لیکن نورالدین زنگی کے دل کوسلی نہ ہوئی' دل میں خلش اور کھٹک باقی رہی۔اُس نے مفتیانِ کرام کواینے دربار میں بلایا اور کہا: الله کی مشیت کے مطابق اگر میرے بیٹے کی موت کا وقت آئی گیا ہے تو کیا یہ شراب اے بچالے گی؟ انہوں نے کہا:نہیں! اُس نے یو چھا: اگر اللہ اے صحت دینا جا ہے تو کیا وہ

شراب كامحتاج ہے؟ انہوں نے كہا: نہيں!اس پر سلطان نے كہا: تواپنے بيفتو اپنے ياس رڪھو!

اس صمن میں بیے حقیقت بھی ذہن میں رہے کہ لوگوں کے ایمان اور تقویٰ کے اعتبار

ے فرق و تفاوت تو رہے گا۔ جتنا آپ کا اندر خالص ہے اتنے ہی خالص فتوے آپ کو وہاں سے ملیں گے ۔۔۔۔اللہ تعالیٰ ہمیں ان احادیث کے مندر جات بریجے معنوں میں

عمل كرنے كى توفيق عطافر مائے۔ آمين يارب العالمين!

أَقُولُ قَولِيَ هٰذَا وَاسُتَغُفِرُ اللَّهَ لِّي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00

حدیث **28** 

# وجوبِ التزام ِسُنّت (سُنّت کولازم پکڑنا)

1/10 پریل اور ۱۲ مئی ۲۰۰۸ء کے خطاب جمعہ

خطیهٔ مسنونه کے بعد:

عَنُ أَبِي نَجِيْحِ الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ:

وَعَظَنا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ مَوْعِظةً وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُلُونُ، فَقُلْنَا: يَارَسُولَ اللهِ! كَانَّهَا مَوْعِظةً مُوَدِّعٍ فَارْصِنا، قَالَ: ((اُرْصِيْكُمْ بِتَقُوى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَامَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيَّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعُدِى فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِمُنْتَى وَسُنَّةٍ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهْدِيِّيْنَ، تَمَسَّكُوا بِهَا، وَعَضَّوْا عَلَيْهَا بِلنَّوَاجِذِهِ وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدُعَةً، وَكُلَّ بِلنَّوَاجِذِهِ وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدُعَةً، وَكُلَّ بِلْمُعَةً ضَلَالًا فَعَلَى اللهِ فَيْ طَلَالًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سنن ابى داود كتاب السنة باب في لزوم السنة وسنن الترمذي ابواب العلم باب ما حاء في الاخذ بالسنة واحتناب البدع وقال: حديث حسن صحيح

سیدناابو فیجیع عرباض بن ساریه بلافنهٔ ہے دوایت ہے: دور ایندهٔ اللهٔ الله میں بسر منابعہ دیں۔

''رسول الله کالیجی نے ہمیں ایک وعظ فر مایا جس سے دل کانپ اٹھے اور آئکھیں فر بڑیا گئیں۔ ہم نے کہا: یارسول اللہ! بیتو گویا الوداع کہنے والے (یعنی چھوڑ کر جانے والے) کا ساوعظ ہے۔ آپ ہمیں مزید وصیت فر ما کیں۔ آپ مُلاَیْتُنِ ہے فر مایا: ''میں تہمیں اللہ تعالی کے تقویل کی وصیت کرتا ہوں اور وصیت کرتا ہوں کہ (اپنے حکام وامراء کے) احکام سننا اور اطاعت کرنا' خواہ تم پر کوئی حبثی غلام ہی حاکم بن جائے۔ تم میں سے جو تحض میرے بعد زندہ رہے گا وہ یقینا بہت سے اختلافات دیکھے گائیں (ان حالات میں) تم میری سنت اور ہدایت یافتہ فلفائے راشدین کی سنت (طریقہ) کولازم پکڑنا اور اسے داڑھوں سے قابو فلفائے راشدین کی سنت (طریقہ) کولازم پکڑنا اور اسے داڑھوں سے قابو کرنا۔ دین میں سنت اور ہر بدعت گراہی ہے۔ 'کر رہنا' کیونکہ دین میں ہرنیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گراہی ہے۔'

معزّ زسامعين كرام!

آج ہمارے زیر مطالعہ اربعین نووی کی حدیث نمبر ۲۸ ہے۔ گویا آج اس کتاب کا دو تہائی حصہ کممل ہو جائے گا۔۔۔ اس مجموعہ احاویث کا نام اگر چہ اربعین ہے لیکن اس میں گل ۴۲ احادیث بتی ہیں۔۔۔ اس حدیث کے راوی عرباض بن ساریہ طافو بیٹ بیں اور بیحدیث سنن ابی داؤواور جامع تر فدی دونوں میں موجود ہے 'اورامام تر فدی کا کہنا ہے کہ بیحدیث' حسن صحح'' ہے' یعنی سند کے اعتبار سے بہت ہی پہنتہ ہے۔ اس میں متعدد با تیں بیان ہوئی ہیں جن میں سے ہرا کیک کوجوا مع الکام میں سے شار کیا جا سکتا ہے۔

#### اسلام كانظام اطاعت

اس حدیث میں چنداہم امور کا تھم ویا گیا ہے' جن میں سے ایک سمع وطاعت ہے۔ اس کا بس منظریہ ہے کہ حضورا کرم نگائیڈا کے زمانے میں ایک نظام اطاعت تھا جو پہلے مسلمانوں میں بحیثیت جماعت اور پھر اسلامی حکومت میں رائج ہوا۔ اس نظام اطاعت کی تشریح کے لیے میں نے ابتدا میں سورۃ النساء کی آیت ۵۹کی تلاوت کی

ہے۔ یہ آیت اس اعتبار سے قرآن مجید کی اہم ترین آیات میں سے ہے کہ اس میں اسلامی ریاست کے دستور کا ایک اہم اور بنیا دی اصول بیان ہوا ہے۔ فرمایا:

﴿ يَا يَنَهَا الَّذِيْنَ امَنُوْ ا اَطِيْعُوا اللّٰهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاُولِي الْاَمْرِ مِنْكُمْ ۗ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُكُوهُ إِلَى اللّٰهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْاٰخِرِ \* ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَّاَحْسَنُ تَأْوِيْلاً ﴿ ﴾

''اے اہل ایمان! اطاعت کرواللہ کی اور اطاعت کرورسول کی اور اپنے میں سے اولوالا مرکی بھی (اطاعت کرو)۔ پھراگر تمہارے ورمیان کسی معاملے میں اختلاف رائے ہوجائے تو اسے لوٹا دواللہ اور رسول کی طرف اگرتم واقعتا اللہ پر اور یوم آخر پر ایمان رکھتے ہو۔ یہی طریقہ بہتر بھی ہے اور نتائج کے اعتبار سے بھی بہتر مفید ہے۔''

دیکھے یہاں بہت عجیب اسلوب ہے کہ تین ہستیوں کی اطاعت کا تھم دیا گیا ہے: اللہ کی رسول کی اور اولوالا مرکی کین پہلے دو کے لیے 'اُطِیعُوْا''کالفظ آیا ہے' جبکہ تیسرے کے لیے نہیں آیا ۔۔۔ ایک اسلوب تویہ ہوسکتا تھا کہ 'اَطِیعُوْا''ایک مرتبہ آجا تا اور اس کا اطلاق مینوں پر ہوجا تا' جیسے الجبرا میں بریکٹ کے باہر جوشے ہووہ بریکٹ کے اندر موجود ہرشے ہے ضرور ضرب کھائے گی۔ دوسرا اسلوب یہ ہوسکتا تھا کہ 'اَطِیعُوا'' تیسری مرتبہ بھی آتا 'کیکن قرآن نے یہ اسلوب اختیار کیا ہے کہ 'اَطِیعُوا'' پہلے دو کے ساتھ مرتبہ بھی آتا' لیکن قرآن نے یہ اسلوب اختیار کیا ہے کہ 'اَطِیعُوا'' پہلے دو کے ساتھ رسول کی اطاعت مطلق وائم' غیر مشروط اور غیر محدود ہے' یعنی اللہ اور رسول (سَلَالِیَا ﷺ) کا ہرتھم بلاکم دکاست اور بلا چون و چرامانا ہر مسلمان پرلازم ہے' کین صاحب امری اطاعت مطلق نہیں ہے' بلکہ اس کی اطاعت اللہ اوراس کے رسول کی اطاعت کے تابع ہوگ ۔۔

الله اوررسول مَلَا لَيْنِيَمُ كَي اطاعت مطلق وائمي اورمستقل ہے!

ندکورہ آیت کے اسلوب سے بیرواضح ہے کہ اللہ اور رسول کی اطاعت مطلق ٔ دائی اور مستقل ہے جبکہ ہمارے ہاں بہت عرصے سے ایک فتنہ اٹھا ہے اور بیرلوگ رسول و الدُسْنَا فَيْنَا كَلَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ا

بيلوگ درحقيقت''منكرين حديث' بين اوران مين ايك بهت بزاشخص غلام احمه پرویز تھاجو پاکستان میں فوت ہواہے۔غلام احمد پر ویز اچھاانشاء پر دازتھااور گفتگو بھی اچھی کر لیتا تھا۔ ظاہر بات ہے کہ فتنہ وہی شخص اٹھا سکتا ہے جس میں کوئی صلاحیت ہو۔ بغیر صلاحیت کے نہ کوئی نیکی کا کام ہوسکتا ہے اور نہ بدی کا۔ بدی کا کام کرنے کے لیے بھی صلاحیت چاہیۓ قوت چاہیۓ لہذااس میں صلاحیتیں تھیں تو اس نے انکارِ حدیث کا فتنہ پھیلا یا۔البتہ لوگوں کو دھوکہ دینے کے لیےوہ اپنے رسالے''طلوعِ اسلام'' کے سرورق پر ہمیشہا کیے حدیث شاکع کرتا۔ وہ احادیث جواخلاتی نوعیت کی ہوں یا جن میں کچھ فضائل اعمال کا ذکر ہویا جن میں برے اخلاق کی نفی کی گئی ہو۔ ظاہر بات ہے ان حدیثوں پر کوئی فقهی احکام مرتب نہیں ہوتے۔ بیتواخلاقی تعلیمات ہیں یاایمانیات کامعاملہ ہے کیکن وہ ا حادیث جن سے احکام کا استنباط ہوتا ہے ان کے بارے میں اس کے موقف کواچھی طرح سمجھ لیجیے۔اس لیے کہاس شخص کے اثرات ہمارے معاشرے میں کافی تھیلے ہوئے ہیں اورآج ای کی با قیات ہمارے ہاں خاص طور پرالیکٹرانک میڈیا پر بہت نمایاں ہیں۔ ان كا اصول بيه ب كه 'أطِيْعُوا الرَّمْوْلَ "ليعني رسول اللهُ كَالْيَّا مِنْ اللهُ كَالْيَّا مِنْ اللهُ كَالْمُ معالمه صرف دورِ نبوی کے لیے تھا' کیونکہ اُس وقت آپ مسلمانوں کے امیر بھی تھے' تو بحثیت امیرالمسلمین اورامیرالمومنین آپ کاحکم ما ننالا زمی تھا' لیکن آپ کی اطاعت ہمیشہ کے لیے لازم نہیں ہے۔ یہ بات بہت بڑی گمراہی ہے۔ای لیے میں نے عرض و اربعین نؤوی کی محدید رووی کا بات جمع کیدی

کیا کہاطاعتِ خداوندی (اطاعتِ قرآن)اوراطاعتِ رسول (صحِح حدیث کی اطاعت) دونوں مستقل' دائمی اور غیرمشروط ہیں۔ان میں کوئی بات خواہ سمجھ میں آئے یا نہ آئے' ان پڑمل کرنا ہرحال میں لازم ہے۔

#### صاحبِ امر کی اطاعت مقیّدا ورمشر وطہ ا

زیرمطالعة آیت میں صاحبِ امر کے حوالے ہے ''اُولی الْاَمْوِ مِنْگُمْ''کے الفاظ آیے ہیں بینی تم (مسلمانوں) میں سے جوصاحبِ امر ہواُس کی اطاعت لازم ہے۔ فلا ہر بات ہے کہ اگرکوئی غیر مسلم آپ پرحاکم بن گیا تواس کی اطاعت آپ پرفرض نہیں ہے 'بلکہ آگے بڑھ کر پوری کوشش کرنی چاہیے کہ اس کی حکومت کوختم کیا جائے' اس سے خباد کیا جائے ۔لیکن مسلمانوں میں سے جو بھی نجات حاصل کی جائے' اس کے خلاف جہاد کیا جائے ۔لیکن مسلمانوں میں سے جو بھی تمہارا امیر ہے اس کی اطاعت تم پر لازم ہے البتہ یہ اطاعت اللہ اور رسول مُنَافِّنَا کی اطاعت کا نظامت میں اور سول مُنافِّنِا کی اطاعت کے ابلا ہے ہے۔اگر تو وہ اللہ اور رسول کے احکام کے مطابق تھم دے تو اسے مانا لازم ہے اور اگر خلاف شریعت کوئی تھم دے تو نہ مانالازم ہے۔

صاحبِ امر حضور من الله کے زمانے میں بھی ہوتے تھے۔حضور من الله کے رسول بھی تھے اور مسلمانوں کے امیر اور سپر سالا ربھی کی آ پ من الله کے ساتھ آ پ خوذ ہیں جھوٹی امار تیں ہوتی تھیں۔ مثلا آ پ منا لیڈ کے کوئی لشکر بھیجا جس کے ساتھ آ پ خوذ ہیں گئے ۔۔ جنہیں ہم سرایا کہتے ہیں ۔ خاہر بات ہے اس میں کسی کو تو امیر بنایا گیا۔ اب اس امیر کی اطاعت بھی ضروری ہے کیکن اس کی اطاعت معروف میں ہے۔ اس کو اختیار نہیں ہے کہ وہ جو چاہے تھم دے۔ چنا نچہ دور نبوی میں بالفعل ای طرح کا ایک واقعہ بھی ہیں آ گیا۔ حضور منا لیڈ کے اپنے صحابہ کی ایک جماعت روانہ کی اور اس میں ایک صاحب کو امیر بنایا۔ وہ امیر صاحب ذرا جلالی مزاج کے تھے کسی بات پر وہ اپنے ساتھیوں سے ناراض ہو گئے تو انہوں نے ایک بہت بڑا گڑھا کھود نے کا تھم دیا۔ صحابہ کرام شے گڑھا کھود دیا کا میں ایک ہیں تا کہ اس میں تو کوئی خلاف شریعت بات نہیں تھی۔ پھرا میر نے تھم دیا کہ اس میں تو کوئی خلاف شریعت بات نہیں تھی۔ پھرا میر نے تھم دیا کہ اس میں کر ڈال دو ڈال دی گئیں۔ تھم دیا ان میں آ گ لگا دؤلگا دی گئی۔ اس کے بعد

ائمہ فقہ کی اطاعت کا معاملہ بھی امیر کی اطاعت کی طرح مقید اور مشروط ہے ایس طور کہ ان کی اطاعت بھی اللہ اور اُس کے رسول مُنَالِیْنَا کی اطاعت کے ضمن میں ہوگی۔امام ابوصنیفہ بیسیا کو تو قول موجود ہے کہ اگر میری کسی رائے کے خلاف تہمیں کوئی صحیح حدیث مل جائے تو میری رائے کو دیوار پر دے مارو۔اس کی وجہ یہ ہے کہ امام ابوصنیفہ کے زمانے تک ابھی احادیث بوری طرح جمع نہیں ہوئی تھیں اور جمع حدیث کا ابوصنیفہ کے زمانے تک ابھی احادیث بوری طرح جمع نہیں تھیں۔ یہ تو ان کی بہت بروی عمل جاری تھا 'لہذا ساری احادیث ان کے علم میں نہیں تھیں۔ یہ تو ان کی بہت بروی قابلیت ہے کہ ان کی کوئی بات بھی الی نہیں ہے جو بعد میں حدیث کی روے خلط ثابت ہوئی ہو۔ ہاں کوئی اختلاف تو ہوسکتا ہے 'لیکن غلط ثابت ہونا اور بات ہے۔ اس اعتبار موئی ہو۔ ہاں کوئی اختلاف تو ہوسکتا ہے 'لیکن غلط ثابت ہونا اور بات ہے۔اس اعتبار ہوئی بہت بروی فضیلت ہے۔

اس طرح ان كى ايك فضيلت بي جى به جب سورة الجمعه كى بيرة بيت نازل بهو كى:
﴿ هُوَ اللَّذِى بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ اللَّهِ وَيُزَكِّيْهِمْ
وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتٰبَ وَالْمِحْكُمَةَ وَإِنْ كَانُواْ مِنْ قَبُلُ لَفِي ضَلَلٍ مَّبِينُونَ
وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتٰبَ وَالْمِحْكُمَةَ وَإِنْ كَانُواْ مِنْ قَبُلُ لَفِي ضَلَلٍ مَّبِينُونَ
وَاخْرِيْنَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴿ ﴾

'' وہی توہے جس نے بھیجا اُمیین میں سے ایک رسول انہی میں سے جوان کو پردھ

# و اربعین نُووی کی در 567 کار دی خطابات جمع کمی

کر سنا تا ہے اس کی آیات'اوران کا تزکیہ کرتا ہے اورانہیں تعلیم دیتا ہے کتاب و حکمت کی'اوریقینا اس سے پہلے تو وہ کھلی گمراہی میں تھے۔ اور ان میں سے درسر بے لوگوں کو بھی جوابھی ان میں شامل نہیں ہوئے ۔اور وہ بہت زبر دست ہے' کمال حکمت دالا ہے۔''

# '' وعظ'' كامفهوم اورا جمي<u>ت</u>

ال تمہید کے بعد اب ہم حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔ حضرت عرباض بن ساریہ طالعہ کرتے ہیں۔ حضرت عرباض بن ساریہ طالح فی فرماتے ہیں: و تحظفا رکسول الله علیہ الله علیہ موقیظا سے ایک روایت میں فرمایا ''۔ یہ وعظ کا لفاظ بھی ہیں۔ ''اللہ کے رسول کا لیے ایک ون ہمیں وعظ ارشاد فرمایا ''۔ یہ وعظ کا لفظ نوٹ کیجے۔ آج کل عام فضا عقلیت (rationalism) کی ہے کہ بھی دلیل سے بات کرو۔ آپ کی ہے بات ہماری عقل میں نہیں آ رہی۔ ہماری عقل کہ بھی دلیل سے بات کرو۔ آپ کی ہے بات ہماری عقل میں نہیں آ رہی۔ ہماری عقل کہ بھی دلیل سے بات کرو۔ آپ کی ہے بات ہماری عقل میں نہیں آ رہی۔ ہماری عقل میں نہیں آ رہی۔ ہماری عقل میں نہیں آ رہی۔ ہماری عقل میں وصحیح مسلم' کتاب فضائل الصحابة' باب فضل فارس۔

و اربعین نؤوی کرد کرد (فطابات جمعه کرد)

آپ کی بات ماننے اور تشکیم کرنے کے حق میں نہیں۔اس طرح جب کو کی شخص وعظ کہدر ہا ہوتو لوگ ذرا حقارت کے ساتھ کہتے ہیں کہ وعظ کہدرہے ہیں جی ۔ یعنی ان کے نز دیک وعظ کو کی اعلیٰ اورعمدہ شے نہیں ہے۔

حقیقت رہے کہ وعظ کی اہمیت اپنی جگہ مسلّم ہے۔اس میں اگر چہ منطق کا استعال نہیں ہوتا' لیکن اس میں استدلالی اور جذباتی انداز میں ول اور روح کو براہِ راست مخاطب اورمتوجہ کیا جاتا ہے۔ایک ہے کہ آپ کسی بات کود ماغ اور عقل کے ذریعے سے ول میں اتارتے ہیں۔عقلیت بیند (rationalists) لوگوں کا معاملہ یہی ہوتا ہے کہ جب تک ان کی عقل کسی شے کوتشلیم نہ کرے تو وہ ول میں نہیں اتر تی ۔اس اعتبار سے عقل ایک رکاوٹ (barrier) ہے اور عقل کامعنی ہی' باندھنے والی شئے ہے۔عربی لوگ سفر کے دوران آ رام کی غرض ہے کہیں رکنے کے دفت اپنے اونٹ کا ایک گھٹنا با ندھ دیتے تھے ٰ یعنی ایک ٹا نگ کو گھٹنے ہے موڑ کراہے کسی ری سے باندھ دیتے ۔اس حالت میں وہ ذرا اُ چک اُ چک کرکسی کیکر کے درخت پر تو منہ مارلے گا مگر وہ بھاگ کر وورنہیں جاسكتا۔اونٹ کے گھٹنے کو باندھنے والی ری کو''عِقال'' کہتے ہیں۔ یہ جوعر بوں کا رواج ہے کہ وہ اپنے سر پر بڑی قیمتی ری''عِقال'' با ندھتے ہیں' اصل میں بیو ہی ری ہے جس کے ساتھ اونٹ کا گھٹنا با ندھا جاتا تھا۔ آرام کے وقت تو ری سے اونٹ کا گھٹنا با ندھ ویے'لیکن جب دوبارہ سفر کا آغاز کرتے تواہے کھول کراپنے سرکےاویر لپیٹ لیتے ۔ حضرت انس ڈاٹٹؤ سے روایت ہے کہ ایک اعرابی نے اللہ پر تو کل کرتے ہوئے ا بنی اومٹنی کھلی چھوڑی۔ آپ مُنْ الْمُنْتِمَ نے ویکھا تو اس سے فرمایا: ((اِعْقِلْهَا وَتَوَسَّحُلْ))(ا) ''اس کا گھٹنا با ندھوا وراللّٰہ پر تو کُل کرو! ''ﷺ یعنی پہلے و نیا کے وسائل استعال کرواور پھر الله يرتو كل كرو ـ بيرنه مجھوكدان وسائل كى وجە سے تمہاري مرضى كانتيجە نكل آ ئے گا' نتيجہ

<sup>🖈</sup> ال ضمن ميں رسول الله كافية كا بيفر مان بھى لاكق توجة ہے: 🕨

توبالآخراللد کی مرضی کے مطابق ہوگا 'لیکن وسائل اور ذرائع استعال نہ کرنا غلط ہے۔
خلیل جبران ایک عرب اویب اور بہت مفکر شم کا آ وی تھا اس کا ایک جملہ بہت پیارا
اور بہت عمدہ ہے: ''عقل سے روشی حاصل کرو 'لیکن جذبے کے تحت حرکت کرو'' عقل
انسان کو حرکت نہیں کرنے وی 'اس لیے کہ عقل کے معنی ہی رو کئے کے ہیں ۔ عقل روشنی
اور جراغ کی مانند تو ہے کہ راستہ دکھا دیتی ہے 'لیکن جب راستہ نظر آ جا تا ہے تو چھر عافیت
اور مصلحت کے نام پر چلنے میں قدم قدم پر رکا وٹ ڈالتی ہے۔ جیسے اقبال نے کہا ہے ۔
اور مصلحت کے نام پر چلنے میں قدم قدم پر رکا وٹ ڈالتی ہے۔ جیسے اقبال نے کہا ہے ۔

عظر کو دیڑا آتش نمرود میں عشق

عقل ہے محو تماشائے لبِ بام ابھی!

آگ میں کو د جاناعقل کے تحت تو نہیں ہوسکتا'اس لیے کہ عقل تو جان بچانے کا کہتی ہے۔ حضرت خباب بن الارت وہائی کے لیے جب آگ کے انگارے زمین پر بچھا و یے گئے اور ان سے کہا گیا کہ ان پر لیٹ جاؤ تو وہ لیٹ گئے ۔اس لیے کہ حضور کا اللہ ہے کہا گیا کہ ان پر لیٹ جاؤ تو وہ لیٹ گئے ۔اس لیے کہ حضور کا اللہ کا کر وائی نہ کر وا یہ بھی تکلیف آئے اسے اللہ کی طرف سے آز مائش مجھوا ورکوئی جوابی کا رروائی نہ کر وا یہ ہے اصل میں عشق اور یقین جس کے تحت آدی حرکت کرسکتا ہے۔ دوسری طرف عقل کا معاملہ یہ ہے کہ وہ قدم قدم پر اُڑ نگے لگائے گئ آپ کو مصلحت سکھائے گی اور اسپنے جان ومال کو بچانے کا مشور ہ دے گی۔

#### قرآن بھی وعظ (مَوعِظَة) ہے

وعظ کے معنی نصیحت کے ہیں اور اس میں اصل مخاطب انسان کا وہ جذبہ ہے جس کا تعلق روح کے ساتھ ہے ۔ بعض لوگوں کی روح مرچکی ہوتی ہے تو ان پر وعظ کا کوئی اثر نہیں ہوتا۔ ان کی مثال ایسے ہے جیسے چکنے گھڑے پر پانی پڑا اور وہ فوراً بھسل گیا' کیکن

((مَثَلُ الْقُرُآنِ مَثَلُ الْإِبِلِ الْمُعَقَّلَةِ إِنْ تَعَاهَدَهَا صَاحِبُهَا بِعُقَلِهَا أَمْسَكُهَا عَلَيْهِ
 وَإِنْ أَطْلَقَ عُقْلَهَا ذَهَبَتُ)) (ابن ماجه)

'' قرآن کی مثال اس اونٹ کی ہے جس کا گھٹنا بندھا ہوا ہو کہ اگر اس کا مالک اسے باند <u>تھے رکھ</u> تو رکار ہتاہے اورا گرکھول دیے تو چلاجا تاہے۔'' و اربعین نؤوی کم حدید (570 می حدید خطابات جمد کمی ارواح کچھزندہ ہوتی ہیں ۔ چاہے کمزور ہیں 'مضمحل ہیں لیکن ہیں ابھی زندہ' مری نہیں ہیں۔ تو ان پر وعظ کا اثر ہوتا ہے۔ سورۂ یونس میں قرآن مجید کو بھی ''مَو عِظَة'' کہا گیا ہے۔فر مایا:

﴿ لِمَا َيُّهَا النَّاسُ قَدْجَاءَ تُكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِّمَا فِي الصَّدُوْرِ لا وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِيْنَ ۞﴾

''اے لوگو! آگئی ہے تمہارے پاس نفیحت تمہارے رب کی طرف سے اور تمہارے سینوں (کے اُمراض) کی شفااورا اللِ ایمان کے لیے ہدایت اور (بہت بری) رحمت''

قرآن کا پہلاکام وعظ ہے کین قرآن دلوں پراٹر کرتاہے دلوں کوزم کرتا ہے اور جب دل زم ہوجاتے ہیں تو پھران میں بات داخل ہوتی ہے۔ جیسے بخت زمین پر بارش برسے گاتو پائی اس میں جذب بہیں ہوگا اورا گرآ پ نے زمین کوئل چلا کرزم کیا ہوا ہوتو وہ پائی جذب ہوجائے گا۔ قرآن کا دوسرا کام ہے: ﴿ شِفْاءٌ لِنَمَا فِی الصَّدُورِ ﴾ کہ سینول کے اندر جوروگ اورا مراض موجود ہیں بیان کی دواہے مگر ضروری ہے کہ بیدوا سینول کے اندر جوروگ اورا مراض موجود ہیں بیان کی دواہے مگر ضروری ہے کہ بیدوا سینے اور دل میں داخل ہو فرض کیجے ایک شخص کو مسلسل نے آ ربی ہے اس حالت میں آ پ اسے دوا پلائیں گے تو فوراً تے کے ذریعے باہر آ جائے گی اور جب تک وہ دوا معدہ کے اندر جذب نہ ہوتو دہ کیا اثر دکھائے گی؟ (چٹا نچہ ایسے مریض کو آ پ انجکشن کے کے اندر جذب نہ ہوتو دہ کیا اثر دکھائے گی؟ (چٹا نچہ ایسے مریض کو آ پ انجکشن کے ذریعے دوا اندر داخل کر دیتے ہیں اوروہ دوا فوراً خون میں شامل ہوجاتی ہے۔) اسی طرح انسان کا دل جب تک زم نہ ہوائس وقت تک قرآن دل پر اثر نہیں کرے گا ادر پھر طرح انسان کا دل جب تک زم نہ ہوائس وقت تک قرآن دل پر اثر نہیں کرے گا ادر پھر قرآن شفاء ثابت نہیں ہوگا۔

قرآن کی تیسری صفت ہے'' ھُدگی ''یعنی بیقرآن ہدایت ہے۔لیکن دلوں میں تکبر' حُبِّ دنیا' حُبِّ جاہ اور حُبِّ مال ہے تو یہ ہدایت اثر نہیں کرے گی۔ پہلے اس قرآن سے تمام سے دل کی زمین نرم ہوگ' پھروہ اندر داخل ہو کر ایسا اثر دکھائے گا کہ دل میں سے تمام منفی باتوں کی جڑیں اکھا ڑبا ہر پھینے گا اور پھرآ پ قرآن کی ہدایت سے فائدہ اٹھا سکیں گے۔سورۃ البقرۃ میں فرمایا گیا: ﴿ هُدُّی یِّلْمُتَقِیْنَ ﴿ ﴾ کہ بیقرآن تقویٰ والوں کے ۔سورۃ البقرۃ میں فرمایا گیا: ﴿ هُدُّی یِّلْمُتَقِیْنَ ﴾ کہ بیقرآن تقویٰ والوں کے

لیے ہدایت ہے۔ اگر چہ بیا بنی جگہ ہُدًی لِّلنَّاس ہے کیکن فائدہ اٹھانے کے اعتبار سے تقویٰ شرط ہے اور تقویٰ کے بغیر آپ اس سے فائدہ نہیں اٹھا سکتے ۔ قرآن کے بارے میں چوشی بات بیفر مائی: ﴿ دَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِیْنَ ﴿ ) کہ بیقر آن اہلِ ایمان کے لیے رحمت ہے۔ یعنی دنیا میں بیہ ہدایت ہے اور اس ہدایت کو اختیار کرنے والوں کے لیے آخرت میں رحمت ہے۔

رسول التُمثَاثِينَ كا الوداعي وعظ اور وصيتيں

لفظ' وعظ' کی تشری کے بعد دوبارہ حدیث کے مطالعہ کی طرف آتے ہیں۔ راوی کہتے ہیں۔ راوی کہتے ہیں کہ حضورا کرم گانی آئے گئے ایسا وعظ فر مایا : وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوْ بُ' ' جس سے ہمارے دل کانپ گئے' لرز گئے' ۔ حدیث کے متن سے بھی ثابت ہو گیا کہ وعظ کا اصل ہدف قلب ہے اور اس کا براہ راست اثر دل میں موجود روح پر ہوتا ہے ۔ وَذَرَ فَتْ مِنْهَا الْفُیُوْنُ '' اور ہماری آ تکھیں بہہ پڑیں' ۔ یعنی آ تکھوں میں آ نسوآ گئے اور ہماری ہوگئی۔

فَقُلُنَا: يَارَسُولُ اللَّهِ! كَا نَهَا مَوْعِظَةُ مُودِّع "نتوجم نَعْضُ كيا: الله ك رسول تَالِيْنَا يَوْ وَيِا الوداع كَهَ والله يعني جِهورُ كُرجان والله كاسا وعظ بـ" يعني اس خطاب سے تو السے لگ رہا ہے جیسے آپ اس دنیا سے رخصت ہونے والے اور ہم سے پردہ كركے دور ہوجانے والے ہیں فَاوْ صِنَا "(اگر واقعی ایسا ہے) تو پھر ہمیں ذرا مزید وصیت کیجے" — اب یہاں لفظ وصیت آگیا۔ وصیت نصیحت اور وعظ یہا یک ہی قبیل كے الفاظ ہیں اور ان كے معنوں میں بھی مماثلت پائی جاتی ہے — صحابہ کرام جُن اُن خیا ہے اس وعظ سے تو السے معلوم ہوتا ہے جیسے حضور مُن اللہ کے رسول مَن اللہ ہمیں ایسی باتوں الوداع كہدر ہے ہیں تو انہوں نے عرض كیا كہا ہے اللہ كے رسول مَن اللہ ہمیں ایسی باتوں کی نصیحت فر ماد یکیے جوآئندہ ہمارے لیے رشنی کا مینار بنیں ۔

یم کی وصیت: الله کا تقوی اختیار کرو! رسول الله مَنْ الله عَنْ الله عَنْ منه سے میلی وصیت میر فرما کی: ((اُوْ صِینْ کُمْ بِعَقْوَی اللهِ و اربعین نووی کم محر حرور 572 کار خطابات جمع کیری عَزُّوَ جَلَّ)) '' میں تہیں وصیت کرتا ہوں الله تعالیٰ کا تقویٰ اختیار کرنے کی' جو بہت ز بردست' بہت بلند و بالا ہے''۔ ۔۔ بعض روایات میں الفاظ آتے ہیں کہ آپ فر مایا كرتے تھے:((اُوْصِينْكُمْ وَنَفُسِنْ بِتَفُوى اللَّهِ))''ميں تنہيں بھی وصيت كرتا ہوں اور ا پنے نفس کو بھی وصیت کرتا ہوں اللّٰہ کا تقویٰ اختیار کرنے کی'' ۔۔۔ یعنی اللّٰہ کی عظمت' جلالت شان اس کےمواخذ ہے اور اس کےمحاہے کا ایک احساس دل کے اندر قائم رہنا چاہیے۔ یہ بات توایک مؤمن کی معراج ہے کہاس کو یہ یقین ہوجائے کہ گویا وہ اللہ کواپی آنکھوں سے دیکھ رہا ہے اور اگر ایسانہیں ہے تو کم از کم یہ کیفیت تو ضرور ہونی چاہیے کہ الله مجھے دیکھ رہا ہے اور میں اللہ کے حضور میں ہول۔ (I am in His presence) اس کے نتیج میں تقویٰ پیدا ہوگا کہ اب نیج پئے کر چلنا ہے کہ کہیں کوئی غلط کام نہ ہوجائے میرے اعضاء وجوارح ہے کوئی ایسافعل سرز دنہ ہوجائے جواللہ کی ناراضگی کا سبب ہے اور نہ کوئی ایسا خیال دل میں آنے پائے۔اگر دل میں ایمان کے خلاف یا کسی گناه اور برائی کا کوئی وسوسه آ جائے تو انسان لاحول ولاقو ۃ الا باللہ یا تعوذیرڑھ کر اللہ کی پناہ میں آ جائے اور اس برائی ہے نفرت کا اظہار کرے۔وسوسہ اندازی کا اختیار تو اللہ نے شیطان کو دیا ہوا ہے۔ سورة الناس میں ہے: ﴿ اَلَّذِي يُوسُوسُ فِنْ صُدُور النَّاسِ ﴿ وَوَلُولُ كِي سِينُولَ مِينَ وَسُوسِهِ الْدَازِي كُرْمَا هِ وَلَهُ الْمُواوسِولَةِ ٱسْكُمَا هِ کیکن ایمان کی علامت بیہ ہے کہ پھرانسان کوشدید د کھ ہو کہ میرے دل میں بیدوسوسہ کیوں آیا۔ بہرحال تقویٰ بیہے کہ نہ تو میرے دل میں کوئی ایسی بات آئے اور نہ میرے اعضاء وجوارح — میری زبان میرے ہاتھ میرے یا وَں میری آنکھوں اور میرے منہ —

ے کوئی الیافغل سرز دہو جواللہ کی ناراضگی کا باعث بے۔ تقویٰ کا ترجمہ عام طور پر''ڈر'' کر دیا جاتا ہے' جواچھا ترجمہ نہیں ہے۔ غلط میں نہیں کہہ رہا'اس لیے کہ ڈر کامفہوم بھی اس میں شامل ہے۔ تقویٰ کا اصل مفہوم'' پچنا'' ہے' یعنی اللہ تعالیٰ کے احکام کوتو ڑنے سے بچنا۔ اب یہ بچنا خوف کے تحت بھی ہوسکت ہے۔ اور محبت کے تحت بھی۔ جیسے ایک سعادت مند بیٹا باپ کے خوف سے کسی کام سے رک جاتا ہے کہ باز پر سہوجائے گی مار پیٹ ہوجائے گی سزامل جائے گی۔ بید کنا خوف کی وجہ سے ہے گربعض اوقات بیٹا اپنے باپ کی محبت کی وجہ سے بھی کسی کام سے رک جاتا ہے کہ میرے ایبا کرنے سے ابا کا دل خراب نہ ہوجائے 'ابا کواس سے رنج نہ پہنچ میری اس حرکت سے ان کا دل نہ ٹوٹے ۔ اب بیر محبت اور عظمت کے تحت نارانسگی سے بچنا ہے۔ لہذا تقوی میں بید دونوں پہلو ہونے چاہئیں۔ آج کل انگریزی میں اس کا ترجمہ ہے۔ لہذا تقوی میں بید دونوں کیا جارہا ہے جو میں سمجھتا ہوں کہ اچھا ترجمہ ہے۔

## د وسری وصیت:سنوا در مانو ( امیر کی اطاعت کر و )

رسول الله مَنْ اللّهُ عَلَيْتُوا نَهِ ووسرى وصيت بيرفر مائى: ((وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ)) '' ( مِين حمهيں وصيت كرتا ہوں ) مع وطاعت كى يعنى سنواور مانو'' يمع وطاعت در حقيقت دين كى ايك خاص اصطلاح ہے ۔قرآن مجيد كا جوبھى حكم آيا اسے سنواوراس كو مانو مزيديہ كہ اس كے مطابق عمل كرو ۔ يہنيں كہ پہلے ہميں سمجھايا جائے كه اس ميں كيا حكمت اور كيا فائدہ ہے ۔ بلكہ اللّه كو مانے ہوتو جو حكم آيا اس كوبھى مانو ۔ اس ميں كوئى چون و چرااور كيوں' كيسے نہيں ہونا جا ہيں ۔ اس طرح رسول اللّه مَنَّ اللَّهُ عَلَيْمُ كَى طرف ہے بھى جو حكم آيا اس كو بھی بلاتر قد مانو۔قرآن مجید میں صحابہ کرام رضوان الله علیم اجمعین کی تعریف ان الفاظ میں کائی ہے: ﴿إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَاطَعْنَا ﴾ (المائدة:٧)' کہ جبتم نے کہا کہ ہم نے (الله کاظم) سنا اورا سے مانا' لہذا سنے اور مانے کے ورمیان کوئی وقفہ نہیں ہونا جا ہے۔ ایک طرز عمل بیہ ہوتا ہے کہ بن تولیا ہے کہ کین ابھی غور کر رہے ہیں کہ اچھی بات ہے کہ نہیں صحیح ہے کہ نہیں اس میں مصلحت کیا ہے اس میں تو بیا ندیشے ہیں اس سے بہتر تو بیرائے ہے وغیرہ۔ اگر کسی تھم میں اس طرح کالیت وقل ہوجائے گا تو پھر ڈسپلن نہیں رہے گا۔

آپ کومعلوم ہے کہ اوّلا مسلمانوں کی حیثیت ایک انقلابی جماعت کی کھی اور انقلابی جماعت میں جب تک مع دطاعت ادر ڈسپلن نہیں ہوگا 'انقلاب بر پانہیں ہوسکتا ہے وقت مسلمانوں کی جماعت میں ایسا ڈسپلن تھا جیسے فوج کا ڈسپلن ہوتا ہے ۔ فوج میں ایسا ڈسپلا قانون ہی ہے ہے: listen and obey 'سنوادر مانو!''اگر کوئی ماتحت فوجی اپنیا قانون ہی ہے جہ: جناب! آپ جو تھم دے رہے ہیں' پہلے بتا ہے کہ اس کی حکمت کیا ہے افسر سے کہے: جناب! آپ جو تھم دے رہے ہیں' پہلے بتا ہے کہ اس کی حکمت کیا ہے' فاکدہ اور مسلمت کیا ہے' آپ کے سامنے اس کا کیا مقصد ہے؟ اگر ایسا ہے تو پھر یہ فوج نہیں رہی' کی جھا در ہی ہوگیا ہے ۔ فوج میں تو بس معامل معامل کیا مقصد ہے۔ اگر ایسا ہے تو پھر یہ اصول چاتا ہے۔ ہم نے میٹرک میں ایک بڑی بیاری نظم پڑھی تھی:

"The Charge of the Light Brigade"

''لائٹ بریگیڈ'' بمعنی برق رفتاریار دشنی کی طرح تیز رفتاری کے ساتھ چلنے والا۔ چھسو گھڑ سواروں پر مشتمل اس بریگیڈ نے فوجی ڈسپلن کی اعلیٰ ترین مثال قائم کر کے دکھا دی۔ان کواپنے کمانڈ رکی طرف سے پیش فندمی کا حکم ملا' جبکہ انہیں معلوم تھا کہ:

Cannon to right of them,

Cannon to left of them,

Cannon in front of them,

لیعنی دشمن نے نتیوں اطراف دا کیں' با کیں اور سامنے تو بیں نصب کر رکھی ہیں اور اس وقت پیش قدمی بقینی طور پرموت کے منہ میں جانے کے مترادف ہے۔لہذاسب نے سمجھا:

Some one had blundered

کہ سی نے بہت بڑی غلطی کی ہے جو پیش قدمی کا حکم دیا ہے کیکن

Theirs not to make reply,

Theirs not to reason why?

Theirs but to do and die!

ان کا کام یہ نہیں تھا کہ وہ اس کا جواب ما نگتے یا وجہ طلب کرتے' بلکہ ان کا کام مبرصورت اس حکم پڑمل کرنا تھا۔موت آتی ہے تو آئے' چنانچہ:

> Into the valley of death Rode the six hundred.

چھ سو کے چیسوا فرا دموت کی وادی میں اتر گئے اور سب ہلاک ہو گئے 'کیونکہ تین طرف سے تو پیں آگ برسار ہی تھیں اور اس کا بہی نتیجہ نکلنا تھا۔ آ بِ مَلَاثِیْرُ انے بھی فر مایا کہ میں تمہیں سمع وطاعت کی وصیت کرتا ہول۔

دورِ نبوی مَثَاثِیْئِ مِیں مسلمانوں کی جماعت میں سمع وطاعت کا ڈسپلن لا گوتھااور بعد میں يهي معامله خلافت راشده ميس تھا۔ان دونوں ادوار ميں ايک فرق بھي تھا'وہ په که حضور مُثَاثِيْةٍ م کے معاملے میں سوال کرنے کا اختیار بھی نہیں تھا' جبکہ خلافت راشدہ کے دور میں سوال کیا جاسکتا تھا۔اس ضمن میں ایک واقعہ بھی مشہور ہے کہ ایک دن حضرت عمر فاروق ڈاٹٹیا خطبہ دے رہے تھے حضرت سلمان فاری دائین کھڑے ہو گئے اور کہا: لا ستمعَ وَ لا طَاعَة ' نہ ہم سنیں گے اور نہ مانیں گے''۔اب ریکلمہ بغاوت حضرت سلمان فاریؓ کے سوا کوئی اور محض نہیں کہ سکتا تھا۔۔۔سلمان فاریؓ کے بارے میں توحضور مُلَا ﷺ نے فر مایا کہ سلمان تو ہمارے اہل بیت میں شامل ہے۔ پھران کی ایک کمبی داستان ہے کہ طلب حق کی خاطر کون کون سی وادیوں اور مرحلوں ہے گز ر کر حضور مُثَاثِینُم کے قدموں تک ہنچے ہیں---انہوں نے کہدویا: لا سَمْعَ وَلا طَاعَةً۔ اس پرحضرت عمر نے برانہیں منایا 'بلکہ یوچھا: کیوں؟ کہنے گئے: آ یٹ نے جو کرتا یہنا ہوا ہے بیاُن یمنی جا دروں کا بنا ہوا ہے جو مالِ غنيمت ميں آئی تھيں' اور ہرمسلمان کوايک ايک جا در ملی تھی' جس ميں کرتانہيں بنما' جبکہ آپ تو ہم میں طویل القامت ہیں تو آپ کا گر تا کیے بن گیا؟ گویا الزام عا کد کیا گیا کہ آ پٹے نے عام مسلمان سے زیادہ حصہ لیا ہے۔حضرت عمرؓ نے اپنے عبداللہ بن عمر ڈاٹھنا ے کہا:عبداللہ!تم اس کا جواب دو۔انہوں نے کھڑے ہو کر وضاحت کی کہ میرے جھے

میں بھی ایک چا در آئی تھی 'جس ہے میرا گرتانہیں بن رہا تھا اور ابا جان کی چا در ہے اُن کا کرتانہیں بن رہا تھا اور ابا جان کی چا در سے اُن کا کرتانہیں بن رہا تھا تو میں نے اپنے جھے کی چا دران کو دے دی تو اس سے یہ کرتا بن گیا۔ یہ وضاحت من کر حضرت سلمانؓ نے کہا: آلآن فَسْمَعُ وَنُطِیْعُ ''اب ہم سنیں گے بھی اور مانیں گے بھی'۔ یعنی یہ مغربی جمہوریت والی بات نہیں ہے کہ اپوزیش نے ہم حال میں خالفت (oppose) ہی کرنی ہے' ہر حال میں ٹائلیں تھسٹنی ہی تھسٹنی ہیں۔ نہیں 'جب ایک بات کی وضاحت ہوگئ تو اب وہ معاملہ تم ہوا۔

#### لَا طَاعَةً لِمَخْلُونِ فِيْ مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ

رسول الله مُنَّالَةُ الله مُنْعُلُوق فِي مَعْصِيةِ الْعَالِقِ) (۱) ' ' مُخلوق ميں سے کسی کی اطاعت ديا: ((لَا طَاعَة لِمَعْعُلُوق فِي مَعْصِيةِ الْعَالِقِ)) (۱) ' ' مُخلوق ميں سے کسی کی اطاعت نہيں ايسے کام ميں جس ميں الله کی نافر مانی لازم آئے''۔ اگر شو ہر الله اور اس کے رسول مُنَّالَّةُ عَلَیْ کے احکام کے خلاف کوئی تھم دے رہا ہے تو مسلمان ہوی پراس کی اطاعت لازم ہے۔ قرآن مجيد ميں يويوں کے حولے سے لازم نہيں ہے' بصورتِ ديگر اطاعت لازم ہے۔ قرآن مجيد ميں يويوں کے حولے سے فرمايا گيا: ﴿ فَالصَّلِحُتُ فَيْنَاتُ ﴾ (النساء: ٣٤) کہ نیک ہویاں فرما نبردار ہوتی ہیں' فرمایا گیا : ﴿ فَالصَّلِحُتُ فَیْنَاتُ ﴾ (النساء: ٣٤) کہ نیک ہویاں فرما نبردار ہوتی ہیں' ونوں با تیں صحیح ہیں اور خلاف شریعت کوئی بھی نہیں۔ اب یا تو ہوی اپنی اپیل یا دلیل دونوں با تیں صحیح ہیں اور خلاف شریعت کوئی بھی نہیں۔ اب یا تو ہوی اپنی اپنی یا تنہیں ہے مشو ہرکوراضی کر لے' ورندا سے شو ہرکی بات مانی پڑے گی۔ لیکن ایسی بات نہیں ہے کہ مُن وہرا گر شریعت کے خلاف تھم دے تو بھی اسے مانیا پڑے گی۔ لیکن ایسی بات نہیں ہے کہ مُن وہرا گر شریعت کے خلاف تھم دے تو بھی اسے مانیا پڑے ۔

ای طرح تمہاراا میرکوئی خلاف شریعت تھم دے تو آپ کا جواب میہ ونا چاہے کہ نہ سنیں گے اور نہ مانیں گے!اور اگر کوئی امیراس بات پر پوری طرح سے جم جائے اور مصر ہوتو پھر آپ اس جماعت کو چھوڑیں اور کوئی دوسری جماعت ڈھونڈیں یا آپ خود جماعت بنا کیں جماعت کے بغیر نہیں رہنا چاہیے۔حضرت عمر ڈھٹوئی سے روایت ہے جماعت بنا کین جماعت کے بغیر نہیں رہنا چاہیے۔حضرت عمر ڈھٹوئی سے روایت ہے کہ رسول اللّٰمثَا ﷺ نے ارشاد فرمایا: ((عَلَیْکُمْ بِالْجَمَاعَةِ وَإِیَّاکُمْ وَالْفُرُ قَلَةَ، فَاِنَّ

 <sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ابواب الجهاد باب ما جاء لاطاعة لمخلوق في معصية الخالق.

و ﴿ اربعین نَوَویؒ کم یک ﴿ 577 می کہ ﴿ 577 میں ﴿ خطاباتِ جمعہ ﴾ ﴿ اللَّهُ يُطْنَ مَعَ الْوَاحِدِ وَهُوَ مِنَ الْإِنْدَيْنِ اَبْعَدُ ﴾ (۱) ' ' تم پر جماعت کی شکل میں رہنا فرض ہے اور تم تنہا مت رہو اس لیے کہ اسکی شخص کا ساتھی شیطان بن جاتا ہے کیکن اگر دو

یہ ہے اللہ کے تقویٰ کے ساتھ مع وطاعت کا نظام اوراس کا تھم سورۃ التغابن کے آخر میں بایں الفاظ آیا ہے: ﴿ فَاتَّقُوا اللّٰهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوْا وَاَطِیْعُوْا ﴾ ''توتم الله کا تاتہ کا تاتہ کا اور سنوا ورا طاعت کرو!''

### حبثی غلام کی اطاعت بھی لازم ہے اگروہ حاکم بن جائے

(مسلمان)ساتھ رہیں تو وہ دور ہوجا تاہے''۔

آگایک اہم نازگ مسلم آرہا ہے۔ آپ ناٹی آئے نفر مایا: ((وَانُ تَامَّو عَلَیْکُمْ مَرَانَ ہِن بیٹے (تواس کی اطاعت بھی تم برلون م ہے)''۔ بیاس اعتبار سے ذرا نازک مسلمہ کہ یہاں لفظ تامَّر آیا ہے۔ اس کو سمجھ لیجے۔ ایک ہے باب تفعل اورا یک ہے باب تفعل ان میں فرق ہے۔ مثلاً تعلیم (بروزن تفعیل) کا معنی ہے کی کو می اس کرنا۔ مادہ ایک ہے کی کو علم سکھانا' اور تعلیم (بروزن تفعیل) کا معنی ہے خود علم حاصل کرنا۔ مادہ ایک ہی ہے لیکن باب تبدیل ہونے سے معنی میں نمایاں فرق ہوگیا۔ اس طرح اَمَّر ' یُوَقِی تُو تَامِیرُا (تفعیل) کا معنی ہے خود امیر بن بانا اور قامیر بنانا اور قامیر بنانا اور قامیر کی تعلیم اس کا معنی ہے خود امیر بن جانا۔ زیر مطالعہ حدیث میں لفظ تامیر آیا ہوئے پر کی اس اعتبار سے معنی یہ ہوگا کہ اگر کوئی جنی غلام اپن تو ت اور طاقت کے بل ہوتے پر خود امیر بن جائے تو بھی اس کی اطاعت لازم ہے۔ یہ سکلہ بڑا لمیڑ ھا ہے۔ (\*)

 <sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ابواب الفتن باب ما جاء في لزوم الجماعة ـ

<sup>(</sup>۲) حضرت عرباض بن سارید سے مروی زیر مطالعہ روایت حافظ ابن قیم نے ''اعلام الموقعین ''
(۳) معزرت عرباض بن سارید سے مروی زیر مطالعہ روایت حافظ ابن قیم نے ''اعلام الموقعین ''
علامہ البائی نے ''صحیح التوغیب والتو هیب '' میں اسے سیح قرار دیا ہے۔ امام نووگ نے
اپنی ''اربعین' میں اسے ترخی اور ابوداؤد کے حوالے سے درج کیا ہے۔ لیکن ترخی اور ابوداؤد
کے علاوہ سنن ابن ملجۂ منداحمہ اور سنن داری میں بھی عرباض بن سارید کی روایت

و اربعین نُوَوی کی کردی و 578 کار دی فطایات جمعہ کہی ایک تو ہے اسلام کا آئیڈیل نظام۔اس میں تو امارت مسلمانوں کے باہمی مشورے سے ہوگی -اب کوئی نبی نہیں آئے گا'لہذا مسلمانوں میں سے ہی کسی کو اپنا امیر بنانا ہے تو اس کے لیے مشورہ ہوگا اورا میر کے انتخاب کے بعد اس کے ہاتھ پر بیعت ہوگی ۔ بعض لوگ بیعت اور الیکٹن کو گڈٹمہ (confuse) کرتے ہیں۔ یہ دونوں چیزیں بالکل مختلف ہیں۔الیکشن مشورے کے قائم مقام ہے جبکہ بیعت مشورے کے بعد ہے۔ جیسے تقیفہ بنی ساعدہ میں پہلے مشورہ ہوا۔انصار نے کہا کہ اسلام کوعزت اورغلبہ ہماری مدد سے ہوا ہے' لہٰذا خلافت ہماراحق ہے۔لیکن عرب تو قریش کے سواکسی کی سیاوت کو نہ جانتے تھے اور نہ مان سکتے تھے۔ تو پھرنظم کیسے قائم ہوگا؟ جب اس صورت ِ حال کی اطلاع ملی تو حضرات ا بوبکرا و رغمر پیچها فو ری طور پر و ہاں پہنچے کہ کہیں جلد با زی میں کوئی فیصلہ نہ ہو جائے اور ایک دفعہ اگر بیعت منعقد ہوگئ تو پھراس کوختم کرناممکن نہیں ہوگا۔اس لیے جلدی آئے۔۔۔ اہلِ تشیع ان دونوں (صاحبین ) پر الزام لگاتے ہیں کہ ابھی حضور مُنَافِّیْنَا كى تدفين نہيں ہوئى اور يەلوگ وہاں خلافت كے مشورے كے ليے آ گئے۔ دوسرى طرف حفرت علی اور حفرت عباس ﷺ جوآ پؑ کے قریبی اعزّ ہ اور رشتہ دار تھے' وہ تجہیز و تکفین کے معاملے میں لگے ہوئے تھے -- وہاں پر حضرت انس بن مالک طالفیٰ کی روايت كرده رسول الله مُنْ النَّهُ عَلَيْهِ كَي مِي مِديث بِيش كَي كُنُ : ((اَلْاَ نِصَّةُ مِنْ قُرَيْشِ))(١) چِنا نجيه . جن الفاظ مین نقل ہوئی ہے ان میں ' تأمَّر علیکم '' کے الفاظ شامل نہیں ہیں 'بلکہ ' اِنْ عَبْدٌ حَبَشِيٌ ' 'اور 'إِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا ' 'جِيالفاظ آئے بي العني امير جشي غلام ،ى کیوں نہ ہو'اس کا حکم سننااور ما نناضروری ہے۔ تا ہم امام نو ویؓ نےصیحے مسلم کی شرح میں اى مضمون كى ايك اور حديث مبارك ( (وَ لَوِ اسْتُعْمِلَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ يَقُودُ كُمْ بِكِتَابِ اللهِ فَاسْمَعُوا لَهُ وَاطِيْعُوا)) كونيل مِن كَصابِكُ 'الكيفلام الرغلب حاصل كرك از خود امیر بن بیٹھے اور امورِسلطنت کتاب وسنت کے مطابق انجام دے تو اس کی اطاعت لازم ہے۔ البتہ عام حالات میں جَبمہ امیر کا انتخاب مسلمانوں کی آ زادانہ رائے سے ہور ہاہے کسی غلام کوا میر منتخب کرنا درست نہیں ہوگا''۔( حاشیہ از مدری) المعجم الاوسط للطبراني :٢٦/٤ و ٢٥٧/٦\_ السنن الكبرئ للبيهقي:١٤٤/٨\_

مشورے کے بعد حضرت ابو بکر ڈٹاٹنؤ کومنتخب کیا گیا اور پھران کے ہاتھ پر بیعت ہوئی۔ اس طرح حضرت عمر ڈٹاٹنؤ کو حضرت ابو بکر ڈاٹنؤ نے مشورے سے نامز د کیا تھا اور پھر بیعت ہوئی تھی۔

#### امامت متغلّب كامعامليه

یہ تو ہے اسلام کا آئیڈیل نظام کے مسلمانوں کی مشاورت سے امیر منتخب ہوگا'لیکن اگرایک خض خودا پی طاقت سے زبردتی امیر بن جاتا ہے تو آیااس کی اطاعت بھی لا زم ہے یا نہیں؟ اصطلاح میں اس کو'' امامت متغلّب'' کہا جاتا ہے' یعنی خود غلبہ لے لینا' طاقت کے بل پرخود قابض ہوجانا — امامت متغلّب جائز ہے یا نہیں' اور پھرا سے امام کی اطاقت کے بل پرخود قابض ہوجانا — امامت متغلّب جائز ہے یا نہیں' اور پھرا سے امام کی اطاعت لازم ہے یا نہیں' فقہاءاورائم حدیث کی اکثریت کی رائے ہیہ کہ چا ہے کوئی زبردتی اپنی طاقت کے بل ہوتے پرامیر بن بیٹھے تو جب تک وہ اللہ اور رسول کے احکام کے مطابق تھم دیتو اس کی اطاعت لازم ہے۔ بیدہ چیز ہے جس کی بنا پر اسلامی جماعت میں دورخلافت راشدہ کے بعد بھی نظم قائم رہا۔

و اربعین نؤوی کری دی ( 580 ی در خطابات جمعہ کہی

حرام نہیں ہے۔(اس پر تفصیلی گفتگوآ گے ہوگی۔)

# نىلى تعصّبات كانكمل خاتمه ممكن نہيں

رسول النشر النشر الله الله الرحم بركوئي حبثى غلام بھى حكران بن جائے تواس كى اطاعت بھى تم پرلازم ہے۔اس ميں دوبا تيں ہيں: (۱) غلام ہونا اور (۲) حبثى ہونا۔ فلاہر بات ہے كہ غلام كا درجہ كى طور پر بھى آزاد كے برابر نہيں ہوسكتا۔ پھر يہ كہ اگر چہ اسلام نے رنگ ونسل كے سارے امتيازات ختم كرديے تھے مگر پھر بھى عربوں كے ہاں كي اسلام نے رنگ ونسل كے سارے امتيازات ختم كرديے تھے مگر پھر بھى عربوں كے ہاں كي حالت الله عليہ م اجمعين كى توري الله عليہ م اجمعين كى توري الله عليہ م اجمعين كى تربيت اور تركي فر مايا اوروہ مساوات انسانى كے پورى طرح قائل تھے كين أس دور ميں تربيت اور تركي فر مايا اوروہ مساوات انسانى كے پورى طرح قائل تھے كين أس دور ميں بھى إكا دُكا واقعات اليے رونما ہوجاتے جن سے نسلى تعصب كى بو آتى ۔ چنانچہ ايك عرب صحابى نے ایک حبثى صحابى سے جھڑ تے ہوئے غصے ميں آ كر كہد ديا: يَا ابْنَ عرب صحابى نے ایک حبثى صحابى سے جھڑ تے ہوئے غصے ميں آ كر كہد ديا: يَا ابْنَ المَسُودُ ذَاء '' اے سیاہ فام عورت کے بیٹے!' حضور مَنَّى اللَّهُ نَا اللَّهُ فَرا يا اللَّهُ فَرا اللهُ عَامُ اللهِ عَامِلِيت كے اثر ات موجود ہيں!' فيك جاهِلِيَةٌ في اللهُ عَمَالَ اللهُ عَامُ اللهِ عَامِلِيت كے اثر ات موجود ہيں!' فيك جاهِلِيَةٌ في اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهِ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَامُ اللهُ عَمَا ا

الغرض اسلام آنے کے بعد بھی بعض لوگ حبشیوں کو کمتر سمجھتے تھے اور یہ نیا تعصب کمل طور پرختم نہیں ہوسکا۔ آج امریکہ میں بھی رنگ ونسل کا یہ فرق ختم نہیں کیا جاسکا ' حالانکہ وہ تعلیم وتعلم' تہذیب وتدن 'معاشرت اور قانون کے اعتبار سے انتہا پر سمجھے جاتے علی ۔ وہاں رنگ کی بنیاد پر کسی کو discriminate کرنا بہت بڑا جرم ہے' لیکن اس سب کے باوجوورنگ ونسل کی منافرت آج بھی ان میں موجود ہے اور گور ہے جشیوں کو اپنے سے کم تر سمجھتے ہیں۔ اصل میں ہیر کچھی اصابات ہوتے ہیں جوانسانی فطرت میں اس طرح رج بس جاتے ہیں کہ ان میں کی تو آسکتی لیکن مکمل طور پرختم نہیں ہو گئے۔ اس طرح رج بس جاتے ہیں کہ ان میں کی تو آسکتی لیکن مکمل طور پرختم نہیں ہو گئے۔ اس طرح رج بس جاتے ہیں کہ ان میں کی تو آسکتی لیکن مکمل طور پرختم نہیں ہو گئے۔ اس طرح رہے بس جاتے ہیں کہ ان میں کی تو آسکتی لیکن مکمل طور پرختم نہیں ہو گئے۔ نہذا حضورا کرم میں گئے آئے امیر کی اطاعت کے حوالے سے انتہائی بات فرمائی کہ کوئی حتم نہ غلام بھی اپنی طاقت کے بل ہوتے پراگر حکمر ان بن بیٹھے اور وہ خلاف شریعت کوئی حتم نہ غلام بھی اپنی طاقت کے بل ہوتے پراگر حکمر ان بن بیٹھے اور وہ خلاف شریعت کوئی حتم نہ خلام بھی اپنی طاقت سے بھی تم پر لازم ہے۔

<sup>(</sup>١) غاية المرام للالباني ع:٣٠٧ راوي: ابوذر الغفاري العناري

و اربعین نؤوی کی در 581 کا در اولیات جمد کا ایت جمد کا ایت جمد

غلام بھی اپنی طاقت کے بل ہوتے پراگر حکمران بن بیٹھے اور وہ خلاف شریعت کوئی حکم نہ دیتواس کی اطاعت بھی تم پرلازم ہے۔

### فاسق و فاجر حکمران کے خلاف بغاوت

اکثر فقہاء کی رائے تو یمی ہے کہ امامت متخلب جائز ہے اور اس کی اطاعت بھی لازم ہے'البتہ فاسق و فاجر حکمران کے بارے میں امام ابوصنیفہ کی رائے بیہ ہے کہاس کے خلاف بغاوت کی جاسکتی ہے۔ باتی فقہاء کے نز دیک فاسق و فاجر حکمران خواہ اپنے محل کی جاِرد بواری میں رنگ رلیاں منا رہا ہے یا اور پچھ کر رہا ہے' لیکن وہ نماز قائم کرر ہاہے'جمعۂ جماعت اور حج کا ساراا نتظام کرر ہاہےتواس کی اطاعت کرو'البتہا گر وہ کفر کا حکم دے تو بھراس کے خلاف کھڑے ہو جاؤ'اس لیے کہاں کے بعد معاملہ ایک حد سے تجاوز کر جائے گا۔امام ابوحنیفہ کی رائے یہ ہے کہ فاسق و فاجر شخص کے خلاف اس وقت بعِاوت ہو عکتی ہے جب اس پر کوئی نصیحت اثر نہ کر رہی ہو۔ پہلے امر بالمعروف ونہیءُن المنكر زبان ہے كيا جائے' ديكھو باز آ جاؤ' ان چيزوں كوچھوڑ دو'كيكن اگر وہ بازنہیں آ رہااوراس نصیحت سے فائدہ نہیں اٹھا رہا تو پھرنہی عن المنکر تلوار کے ذ ریعے سے ہوگا۔البتہ بغاوت اور مسلح جدّو جُہد کی صورت میں امام ابوحنیفہ بیشرط عائد کرتے ہیں کہ طاقت اتنی ہونی جا ہیے کہ کم از کم ظاہری حالات واسباب کے مطابق کا میا بی ب<u>ق</u>ینی ہو جائے ۔ یہ نہیں کہ تھوڑ ہے ہے لوگ جمع ہو کر بغاوت کا نعرہ لگا دیں اور پھرسب کے سب کچل دیے جائیں لیکن یہ بھی امرِ داقعہ ہے کہ ملوکیت کے نظام میں اتی طافت فراہم ہوجانا' ناممکن ہے۔

### كثرت إختلاف كازمانه

اس کے بعد رسول اللّه طُلُقَيْمُ نے فرمایا: ((فَاِنَّهُ مَنْ یَعِشْ مِنْکُمْ بَعْدِیْ فَسَیَرَی الْخَیلَافَا تَخِیرُوًا))''پس جوبھی تم میں سے میرے بعد زندہ رہے گا وہ یقیناً بہت سارے اختلافات دیکھے گا''۔اب یہ اختلافات کئی طرح کے ہوسکتے ہیں۔ایک تورائے کا اختلافات ہوتائے جیسے حضرت عمر ڈاٹھی نے حضرت ابو بکر ڈاٹھی سے اختلاف کیا کہ مانعین

و اربعین نؤوی کی سی در 582 کار خطابات جمعہ کاری ز کو ۃ کےخلاف آپ اقدام نہ کریں۔ دومحاذ تو پہلے ہی کھلے ہوئے ہیں۔ آپٹے نے جیش اسامة بھی روانه کردیاہے۔ چونکہ وہ شکر حضور مُناتِیْنِ نے تیار کیا تھاا ورآپ نے اے رو کنا مناسب نہیں سمجھا تو سمِمعنا واَطَعْنا \_ پھر ظاہر بات ہے کہ جھوٹی نبوت کے دعوے داروں کے خلاف جنگ بھی کرنی ہی کرنی ہے 'لیکن جن لوگوں نے صرف ز کو ۃ دیئے ے انکار کیا ہے وہ کا فرتونہیں ہوئے ۔اصل میں انہوں نے زکو ۃ کاا نکارنہیں کیا تھا' بلکہ ان کا موقف بیرتھا کہ ہم ز کو ۃ خود لیں گۓ خودتقسیم کریں گے اورحکومت کونہیں دیں كَ لِيكَن حضرت ابو بكرُّ وْ فْ رْجِ اور آ بُّ فْ فْرِمَا مِا الْمَيْنُفُصُ الدِّيْنُ وَاَنَا حَيٌّ ؟ (١) کیا دین میں کمی کی جائے گی جبکہ میں ابھی زندہ ہوں؟''میرے جیتے جی پنہیں ہوسکتا۔ خدا کی قتم!اگرحضورمُنَا ﷺ کے زمانے میں بیلوگ زکو ہ کی مدمیں اونٹوں کے ساتھ ان کو باندھنے والی رسیاں بھی دیتے تھے اور اب آگریہ کہیں کہ بیاونٹ لے جاؤ اور عقال ہم نہیں دیں گے تب بھی میں ان ہے جنگ کروں گا۔اونٹ کے مقابلے میں عقال کی تو کوئی حیثیت ہی نہیں' لیکن حضرت ابو بکر پڑائیا کو دین میں اتنی ترمیم بھی گوارانہیں تھی۔ بیتورائے کا اختلاف تھا' جبکہ بعد میں مسلمانوں میں سای نوعیت کے اختلافات بھی ہوئے اور بیاختلا فات شدید نوعیت کے تھے۔ آپ کومعلوم ہے کہ حضرت علی ڈائٹنے کی خلافت پر زبر دست اختلاف پیدا ہوا۔ مدینے کے لوگ جن میں ایک بڑی تعداد بلوا ئیول کی تھی اور جنہوں نے حضرت عثان بڑاٹنؤ کوتل کیا تھا' ان لوگوں نے حضرت علیؓ کے ہاتھ پر بیعت کر لی اور حضرت علی خلیفہ مقرر ہو گئے ۔ دوسری طرف بہت سے صحابہ کرامؓ نے ان کی خلافت کوتشلیم نہیں کیا۔حضرت امیر معاویۂ حضرت عمرو بن العاص' حفرت زبير' حضرت طلحه اور حضور مُلَاثِيْزًا كي زوجه محترمه أمّ المؤمنين حضرت عا كشه صدیقہ (ٹھائیﷺ) نے کہا کہ پہلے آپ قاتلینِ عثالیؓ کوسزا دیں' پھرہم آپ کی بیعت کریں گے۔اس کے علاوہ ہمیں آپ ہے کوئی اختلاف نہیں ہے۔ بہرحال بیا ختلاف بڑا شدید ہوا اور جنگ جمل ہوئی' جس میں ایک رات میں دس ہزارمسلمان قتل ہوئے \_اس کے

<sup>(</sup>١) تحريج مشكاة المصابيح لابن حجر العسقلاني : ٣٩٧/٥

و اربعین نُووی کی می الدامی جود ( 188 می در خطابات جمعی الد معرف کو خوا بات جمعی کا الدامی شام اور مصرکی فوجوں کو لے کر آئے اور چھر جنگ صفین جیسا بہت بڑا معرکہ ہوا جس میں ۲۴ ہزار مسلمان ختم ہوئے۔ پھر وہیں سے خوارج کا ایک فرقہ نمودار ہوا اور ان کے خلاف حضرت علی ہڑائیڈ نے جنگ کی تو جار ہزار خوارج جنگ نہروان میں ختم ہوگئے۔ اس طرح حضرت عثان ہڑائیڈ کی شہادت جار ہزار خوارج جنگ نہروان میں ختم ہوگئے۔ اس طرح حضرت عثان ہڑائیڈ کی شہادت

تکوارون اور نیزوں سے شہید ہوئے۔ پھر ہمارے ہاں فقہی اختلافات بھی پیدا ہوئے۔ مختلف مکا تب فکر کے اصول فقہ مختلف ہوگئے۔ اہلِ علم کے مابین بیا ختلاف بھی پیدا ہوا کہ قر آن وسنت سے مستنبط ہونے والی رائے کو ترجیح دی جائے گی یا خبر واحد کو؟ اس پر ہمارے ہاں پورے دومسلک بن

ے لے کر حضرت علی ڈاٹنز کی شہادت تک تقریباً ایک لا کھ مسلمان ایک دوسرے کی

گئے۔ایک''اصحاب الرائے'' کہلاتے ہیں' جن کے سرخیل امام ابوحنیفیہ بیشائی ہیں اور ایک ''اصحاب الحدیث'' کہلاتے ہیں جن کے سرخیل امام مالک' امام شافعی اور پھر امام احمد سرجنیل گئیانہ میں اصحاب الریث افرار اور کئی اصحاب الریک اس سے تاریخ میں

بن منبل ﷺ ہیں۔اصحاب الحدیث اخبار احاد کو جبکہ اصحاب الرائے ان کے مقابلے میں قر آن حکیم اور پختہ احادیث کی روثنی میں قائم ہونے والی رائے کوتر جیجے دیتے ہیں۔اسی طرح امام ابوحنیفہؓ اورا مام شافعیؓ کے مابین بہت سے فقہی معاملات میں اختلاف ہوگیا۔

# زمانة اختلاف ميں راومل

جب بداختلافات ہوجائیں گے تو اب کیا کیا جائے؟ اس منمن میں یہ بڑا اہم اصول آ رہا ہے۔ رسول اللّٰمُ اللّٰهُ الْحُلَفَاءِ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰ اللللللّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِ الللّٰلِلللللللللللللللللللللّٰلِمُ اللللللللللللللل

اس جملہ میں لفظ'' راشدین'' آیا ہے' اس کامفہوم سمجھ کیجیے ۔۔۔ قرآن مجید میں انسان کی کامیابی کے لیے تین الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ زیادہ تر لفظ'' فلاح'' و اربعین نؤوی کرد و 584 کار دی و فطابات جمع کسی استعال مواج: قَدْ افْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ، أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ، لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ، جبكه بعض مواقع يرلفظ' فوز' بهي استعال مواب: ﴿ أَصْحُبُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِزُ وْنَ ﴾ لینی کامیابی یا کسی بڑے عہدے پر فائز ہو جانا' یہ فوز ہے۔ فائِزُوُن کے مقابلے میں مُفْلِحُونَ مَبهت زیاوہ گھمبیرلفظ ہے۔فلاح روحانی بھی ہے اور اخلاقی بھی۔انسان کا ایک''حیوانی وجود'' ہے اورایک اس کے اندر چھپا ہوا''روحانی وجود'' ہے اور وہ انا 'خودی یا روح ہے۔ آپ کی ساری توجہ حیوانی ضروریات پر ہے جبکہ روح بیجاری سک رہی ہے بھوکی ہے بیای ہے اور اسے آپ نے کوئی غذا ہی نہیں دی۔اس کی غذا توالله كاكلام بأس ليے كەروح توامررنى ب—﴿وَيَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الرُّوْحِ مِقُل الرُّوْحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّنِي ﴿ (الاسراء: ٨٥) " (اے نِي اَلَيْنَامُ!) وه آپ سے روح کے بارے میں سوال کرتے ہیں۔ آپ کہددیجیے کہ روح میرے رب کا امر ہے'۔۔اس امردب کے لیے کلام رب ضروری ہے۔ویکھے کیے جید حیوانی جہال ہے آیا ہے وہیں ے اس کی غذابھی آ رہی ہے۔ بیجسم ٹی ہے بنا- ﴿ خَلَقَكُمْ مِینْ تُوَابِ ﴾''اُس نے تمہیں پیدا کیامٹی ہے' — تو اس تر اب ہی ہے ہماری گندم بھی آ رہی ہے' چاول بھی آ رہے ہیں' ہماری سبزیاں بھی آ رہی ہیں۔ہم جانوروں کا گوشت بھی کھاتے ہیں اوروہ بھی سبریوں سے گھاس سے چارے سے بنا ہے۔ الغرض خوراک اور ہماری باقی جسمانی ضرور مات کااصل ذر بعید میٹی ہی ہے۔ اس کے برعکس روح کا تعلق امر رب سے ہے تو اسے غذا بھی کلام رب اور ذکر

اس کے برعکس روح کا تعلق امر رب سے ہے تو اسے غذا بھی کلام رب اور ذکر رب سے حاصل ہوگی۔اور فلاح کا مطلب ہی ہے ہے کہ حیوانی وجو وکو بھاڑ کراس کے اندر سے باطنی شخصیت کو برآ مدکیا جائے۔ جیسے زمین پھٹی ہے تو اس میں سے بہج کی وو پیتال نگلی ہیں جس کے لیے فلق کا لفظ آیا ہے 'جو فلح کا ہم معنی ہے۔ کسان اور کا شت کار کے لیے فلگ کا ہم میں ہے نہیں کو کار کے لیے فلگ استعال ہوا ہے' اس لیے کہ وہ بھی اپنے بل کی نوک سے زمین کو کھاڑتا ہے۔ای طرح جن لوگوں نے اپنے اندر سے اپنے حقیقی وجود کو زکال کر پروان چڑھایا' وہی مُفلِحُون ہیں۔

### ''رُشد''روحانی اعتبار ہے سب سے او نچامقام

انسانی کامیابی کے لیے قرآن مجید میں تیسرالفظ دُشد استعال ہوا ہے اور بیروحانی اعتبار سے سب سے اونچامقام ہے'گویاانسان اپنے منتہائے مقصود کو پہنچ جائے۔ بیافظ قرآن مجید میں صرف دو مرتبہ آیا ہے۔ ایک تو سورۃ المجرات میں صحابہ کرام ڈٹائٹی کے بارے میں آیا ہے:

﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ اِلَيُكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَةً فِيْ قُلُوْبِكُمْ وَكَرَّهَ اِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوْقَ وَالْعِصْيَانَ \* اُولِيْكَ هُمُ الرُّشِدُوْنَ۞﴾

''لیکن اللہ نے تمہارے دلوں کے اندرمجوب ترین شے ایمان کو بنا دیا اور اسے مزین کر دیا تمہارے دلول میں اور بہت ہی ٹالپندیدہ بنا دیا اللہ نے تمہارے نز دیک کفرکو'فسق کواور گناہ کو \_ بہی ہیں وہ لوگ جورشد کو پہنچ جانے والے ہیں ۔''

دوسری مرتبہ بیلفظ سورۃ البقرۃ میں آیا ہے جہاں روزے کے احکام اور صحبتیں بیان ہوئی ہیں۔روزے کا اصل حاصل اور اس کا نقطہ عروج روح انسانی کوغذا پہنجا نا اور جسم انسانی کو ذرا مضحل کرنا ہے۔ بھوک پیاس برداشت کروتا کہ تمہارا جسم ذرا مضحل ہوجائے۔ جب بیحیوانی وجود مصحل ہوگا تو اس روحانی وجود کوریلیف ملے گا جواس کے اندرد با ہوا ہے اور د بے ہونے کی وجہ سے گویا سسک رہا ہے یا تقریباً بہوش ہوچکا ہے۔ اس کے بعد اس کے اوپر قرآن کی بارش کرواور رات کو قیام کرو۔ چنانچدروز بے کے ذریعے سے آپ نے جسم کو دبایا اور روح کو اٹھایا ہے تو اس سے جومقام حاصل ہوگا وہ روحانی اعتبار سے بلند ترین مقام ہے اس کے لیے لفظ ''رشد' آیا ہے۔فرمایا:

﴿ وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنِي فَاِنِّي فَإِنِّي قَرِيْبٌ \* أُجِيْبُ دَعُوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ لا فَلْيَسْتَجِيْبُوْا لِيْ وَلْيُؤْمِنُوْا بِيْ لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُوْنَ۞﴾

''(اے نبی مُنَالِیُّیَا اُ) جب میرے بندے آپ سے میرے بارے میں پوچھیں تو ( آپ انہیں بتا دیں کہ ) میں تو بالکل قریب ہوں ۔ میں ہر پکارنے دالے کی پکار کوسنتا ہوں (اور قبول کرتا ہوں )' پس جا ہیے کہ وہ جھے پکاریں اور مجھ پرایمان لائیں تا کہ وہ رشد کو پہنچ جائیں۔'' و اربعین نؤوی کی در 586 کار دی فظابات جمد کری ظاہر بات ہے کہ انسان کے اندر جب حقیقی ایمان پیدا ہوتا ہے تو اللہ کا قرب حاصل کرنے کی ایک طلب می ہوتی ہے اور انٹد کو دیکھنے کی بڑی خواہش پیدا ہوتی ہے۔اللہ تعالیٰ کا دیداری اصحابِ جنت کو ملنے والی سب سے بڑی نعمت ہو گی۔اس دیدار کے لیے حضرت موی علیم نے درخواست کی تھی ﴿ رَبّ اَرِنِی اَنْظُرُ إِلَيْكَ الله '' پرورد گار! مجھے پارائے نظر دے کہ میں تجھے دیکھوں''۔اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فر مایا: ﴿ لَنْ مَوْامِنِيْ ﴾ '' تم مجھے ہر گزنہیں دیکھ سکتے'' یعنی اس عالم مادی میں رہتے ہوئے تم میرا دیدار نہیں کر سکتے اور میری تجلیات کو برداشت کرنے کی تم میں طاقت نہیں ہے۔تم ذراسامنے کے پہاڑ کودیکھو ہم اس پراپن ایک بچلی ڈالیں گے اگر ہماری ایک بچلی كووه پهارْ جھيل جائے تو پھرتم بھي ہميں ديھ سكو كے۔ ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَهَلِ جَعَلَهُ دَثَّ كَارَّخَرَّ مُوْسِلَى صَعِقًا ﴾ (الاعراف: ١٤٣) " كير جب أس كرب نے اپني ايك بخلی پہاڑ پر ڈالی تو وہ پہاڑ پھٹ کر ریزہ ریزہ ہوگیااورموٹی بے ہوش ہوکرگر پڑے''۔ بخلُ باری تعالیٰ کے اس بالواسطہ مشاہدے کو بھی حضرت مویٰ عایْظِ ہر داشت نہ کر سکے <sub>۔</sub> پہاڑ پر جنگی کا پڑنا تھا کہ آئے بے ہوش ہوکرگر پڑے لیکن آخرت میں اصحاب جنت کو جوآ خری نعت اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ملے گی وہ اللہ کا دیدار ہوگا۔اللہ تعالیٰ ہمیں بھی اپنا

## رہبانیت کا اسلام ہے کوئی تعلق نہیں!

ديدارنفيب فرمائے \_ آمين!

تاریخ انسانی کا مطالعہ کرنے والوں کے علم میں ہے کہ لوگ اپ رب کو پانے کے لیے ہی پہاڑوں میں بیٹے سے مراقبے کرتے سے غاروں میں نفس کئی کی ریاضتیں کرتے سے عاروں میں نفس کئی کی ریاضتیں کرتے سے میسائیوں کے اندرتو نفس کئی کی انتہا ہوئی ہے اور قرآن مجید میں ان کے اوپر تنقید بھی کی گئی ہے: ﴿وَرَهُ بَانِیّةَ اِنَّ الْبَعْدَ عُولُهَا مَا کُتَبْنَهُا عَلَیْهِمْ ﴾ (الحدید:۲۷) کہ مجی کی گئی ہے: ﴿وَرَهُ بَانِیّةَ اِنْ الْبَعْدَ عُولُهَا مَا کُتَبْنَهُا عَلَیْهِمْ ﴾ (الحدید:۲۷) کہ رہانیت کی بدعت انہوں نے خود ایجاد کی جبکہ ہم نے ان پر میدلازم نہیں کی تھی ۔ اپ نفس کو مارنے کا حکم اللہ نے نہیں دیا ہے۔ نفس کا بھی حق ہے اسے اداکر و نینہیں ہے کہ اسے کیل دو اسے ختم کر دو۔ ہاں نفس کے تابع نہ ہو جاؤ بلکہ اپنفس کو اللہ کے احکام اللہ کے احکام

ور اربعین نووی کی در در 587 کاریدی در خطابات جمع کیدی

کے تابع کردو۔ یہ ہمارانفس' ہماراحیوانی وجود ہمارے پاس اللہ کی امانت ہے۔ یہ ہاتھ' یہ پاؤں' یہ آگا تھ' یہ پاؤں' یہ آگا تھ' یہ پاؤں' یہ آگا تھا تھا۔ یہ آگھ کے کان میران کی ہمارے پاس اللہ کی امانت ہیں اوران کا بھی حق ہے جن کواوا کرنا ہم پرلازم ہے اور کل قیامت کے دن اس بارے میں ہم ہے۔ سوال ہوگا۔

میں نے بار ہا آپ کو بتایا ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص بھٹھا پوری رات بستر پر کمرلگاتے ہی نہیں تھے اور ہرروز روز ہ رکھتے تھے بیوی ہے کوئی سروکا رہی نہیں تھا۔ وہ خوور دایت کرتے ہیں کہ رسول اللّٰمثَالَّةُ عَلَيْمُ كُو جب بیمعلوم ہوا تو آ ہے نے مجھے بلاكر ( زرا يَيْكِ انداز مِين ) دريافت فرمايا: ((أَلَمْ أُخْبَرُ أَنَّكَ تَقُوْمُ اللَّيْلَ وَتَصُوْمُ النَّهَارَ؟))'' کیا مجھے پی خبرہیں ملی کہتم رات بھر قیام کرتے ہوا درروز انہ دن کوروز ہ رکھتے مو؟ " مين نے عرض كيا : جى مان! آپ مَا لَيْكُمْ نے فرمايا: ((فَكَ تَفْعَلْ " قُمْ وَنَمْ " وَصُمْ وَٱفْطِرْ ۚ فَإِنَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا ۚ وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا ۚ وَإِنَّ لِزَوْرِكَ عَلَيْك حَقًّا' وَإِنَّ لِزَوْ جِكَ عَلَيْكَ حَقًّا.....)(١) '' نوابيامت كروُ (رات كو) قيام بهي كيا كرو اورسویا بھی کرو ٔاورروزے رکھا بھی کرواورچھوڑ بھی ویا کرو ٔاس لیے کہ تمہارےجسم کا بھی تم برحق ہے تہاری آ نکھ (نیند) کا بھی تم پرحق ہے تہارے ملا قاتی کا بھی تم پرحق ہے۔ اورتمہاری بیوی کا بھی تم پر حق ہے ....، "گزشتہ حدیث میں ہم پڑھ کیے ہیں کہ بندہ مؤمن کا اپنی بیوی ہے ہم بستری کرنا بھی باعث ثواب ہے۔ ہمارے سارے حیوانی اعمال عبادت بن جاتے ہیں جب اللہ کے تکم کے تابع اوراللہ کی حدود یعنی حلال وحرام کے دائرے میں ہوں۔ آپ مُلِی ﷺ نے یہ بھی فر مایا کہ جوتمہاری زیارت اور ملا قات کے لیے آیا ہے تواس کا بھی تم پرحق ہے لہذااس سے بھی خوشد لی کے ساتھ ملو۔ ایک موقع پر آ پِمَالْتُنْاِلْمِ نِهِ مِي فرمايا: ((تَبَشُّمُكَ فِي وَجْهِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ ))<sup>(۱)</sup>''تمهارا اسے بھائی ہے متبسم چہرے کے ساتھ ملنا بھی صدقہ ہے''۔ یعنی اللہ کے ہاں اس کا بھی

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب النكاح باب لزوجك عليك حق

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ابواب البر والصلة والآداب باب ماجاء في صنائع المعروف.

و اربعین نؤوی کرد و 588 ی در خطابات جمعہ کھی

اجر ملے گا۔ بینیں کہ آپ' عَبُوْ سَا قَمْطَرِیْرًا ''بن جا نیں اور وہ بھی پریشان ہور ہا ہو کہ میں خواہ مُواہ اس سے ملنے کے لیے آ گیا ہوں ۔

# خلفائے راشدین میں کون کون شامل ہے؟

حضورا کرم مُنَافِیْنِ نے فرمایا کہ کثرتِ اختلاف کے دور میں میری سنت اور میرے ہدایت یا فتہ خلفائے راشدین کی سنت (طریقہ) کولازم پکڑو۔اس ضمن میں ایک سوال میر بھی ہے کہ خلفائے راشدین میں کون کون شامل ہے؟ حضرات ابوبکر' عمر' عثان اور علی ٹھائٹٹر پر اہلِ سنت کا تواجماع ہے' جبکہ اہلِ تشیع پہلے تین کونہیں مانتے۔ان میں سے جوغالی شم کے گروہ ہیں وہ پہلے تین خلفاء کو غاصب کہتے ہیں اور جوذ را مائل شم کے''زیدی شیعہ''ہیں وہ غاصب تونہیں کہتے'لیکن ان کی رائے بیہے کہ قت بہر حال حفزت علیٰ ہی کا تھا کیونکہ وہ تمام صحابہ میں افضل ہیں جبکہ اہل سنت کے نز دیک انبیاء کرام پیلل کے بعد پوری انسانیت میں افضل ترین حضرت ابو بکر صدیق ڈاٹٹڑ ہیں' اس کے بعد حضرت عمر فاروق' پھر حضرت عثمان غنی اور پھرحضرت علی مرتضٰی ( جھائیۃ ) ہیں ۔اس میں کو ئی شک نہیں کہ حضرت علیؓ باقی پوری نوع انسانی ہےافضل ہیں'لیکن پیتین حضرات ان ہےافضل ہیں۔ بیر جاروں حضرات تو بالا تفاق خلفائے راشدین ہیں' جبکہ کچھ لوگ اس میں حضرت حسن ڈٹاٹیؤ کا بھی اضافہ کرتے ہیں۔ میں بھی سمجھتا ہوں کہ حصرت حسنؓ کو بھی خلفائے راشدین میں ثار کیا جانا جا ہے'اس لیے کہ وہ صحابی بھی ہیں اوران کی بہت فضیلت احادیث میں بیان ہوئی ہے۔ آپ کا شار صغار صحابہ میں ہوتا ہے اور آپ حضور مُلَا لِنْمُ فِيْرِي گود میں ملے بڑھے ہیں۔عین نماز کی حالت میں حضور مُنالیّن کے کندھوں پرسواری کی ہے۔ بید حضرات

سجدہ لمبا کردیتے اور بھی بڑے ہی آ رام ہے انہیں نیچا تارتے تھے۔ پھر نی اکرم کا لیکھ اُلیا اُلی کے دو پھول ہیں ۔ دوسری بات بیہ کے حضرت حسن اُلیا کہ حضرات حسن وحسین را کھا میں سے خلافت حاصل نہیں کی بلکہ وہ باہمی مشاورت سے منتخب ہوئے ہیں لہٰ انہیں بھی خلفائے راشدین المہدیین میں شامل کیا جانا چاہیے۔ منتخب ہوئے ہیں لہٰ داانہیں بھی خلفائے راشدین المہدیین میں شامل کیا جانا چاہیے۔ البتہ امیر معاوی کی معاملہ ذرامختلف ہے۔ ہمارے ہاں بعض انتہا پیندلوگ حضرت

حسنین بھا است کی حالت میں حضور کا ایکٹیا کی پیٹھ پر چڑھ کر بیٹھ جاتے تو آپ کی ایکٹیا کہ کھی

امیر معاویہ وجھی خلیفہ داشد کہتے ہیں 'اس لیے کہ وہ بھی صحابی ہیں 'لیکن اہل سنت نے ان
کواس طور سے سلیم نہیں کیا 'اس لیے کہ وہ متغلب ہیں۔ انہیں کسی نے نہیں چنا اور نہان
کے لیے کوئی مشاورت ہوئی تھی۔ وہ تو حضرت حسنؓ نے مسلمانوں میں خوزیزی اور
یا ہمی جنگ وجدل رو کئے کے لیے وستبر داری اختیار کر کے خلافت امیر معاویہؓ کے سپر د
کردی تھی۔ حضور مُلَّا اللَّهُ أَنْ یُصْلِح بِهِ بَیْنَ فِئَتیْنِ مِنَ الْمُسْلِمِیْنَ) ((اینی اللَّهُ أَنْ یُصْلِح بِهِ بَیْنَ فِئَتیْنِ مِنَ الْمُسْلِمِیْنَ) ((اینی اللَّهُ أَنْ یُصْلِح بِهِ بَیْنَ فِئَتیْنِ مِنَ الْمُسْلِمِیْنَ) ((اینی اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

سورۃ النساء کی آیت ۱۵۹ کے الفاظ: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِیْ شَیْءٍ فَرُدُّوْهُ اِلَّی اللَّهِ وَالرَّسُوْلِ ﴾'' اگر کسی معاللے میں تمہارے درمیان تنازع ہوجائے تو لوٹا دواس کواللہ اوراس کے رسول کی طرف'' ۔ میں ایک بات تو واضح ہے کہ اختلاف کی صورت میں

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب المناقب باب علامات النبوة في الاسلام

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان ح: ٦٩٤٣٠ حامع بيان العلم للامام احمد: ١١٦٩/٢ راوى: سفينة فله

و اربعین نووی کی در در 590 کار در خطابات جمعہ کھی فیصله کن و بی د ومطلق اطاعتیں ہوں گی' یعنی اللہ کی اطاعت اور رسول مُنْ لِیُنْظِم کی اطاعت \_ تاہم اس ضمن میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ امیر اور مامور میں کسی تنازع کی صورت میں الله اوررسول کی طرف کون لوٹائے گا'یعنی کون فیصلہ کرے گا کہ کون صحیح ہے اور کون غلط۔ بيمسكه برا ميرها ب فرض هجيج اگر تو دومسلمانوں ميں كوئى تنازع ہے تو امير المؤمنين <u>طے کرادے'لیکنا گرمسلمانوں کواینے امیر سے ہی اختلاف ہو گیا تواس صورت حال میں </u> کیا کریں گے؟ خلافت راشدہ کے دور میں تو اس کے من میں کوئی ادارہ (institution) موجود نہیں تھا۔ اگر چہ حضرت ابو بکر صدیق ڈھٹٹے نے بیعت خلافت کے فوراُ بعد اپنے خطاب میں کہا تھا کہ اگر میں اللہ اور اس کے رسول کے راستے پر چلوں تو تم پر میری اطاعت فرض ہےا دراگر میں نیڑھا ہونے لگوں یا غلط رائے پر چلوں تو مجھے سیدھا کرناتم پر فرض ہے۔اب سیدھا کیے کریں؟ اس کا وہاں کوئی طریق کار طےنہیں تھا۔ میں سمجھتا ہول کہ خلفائے راشدین اس پہلو ہے متنتیٰ ہیں'اس لیے کہ وہ حضور مُالْتَیْنِم کے انتہا کی قریبی ہیں' کسکین بعد کے دور میں بی کام عدلیہ (judiciary) کے ادارے کا ہے اوراب بەفىھلەعداپەكرےگى۔

آئے کے دور میں بیہ معاملہ بہت واضح ہوکر سامنے آگیا ہے کہ ریاست کے تین بنی بنیادی ستون ہیں۔ (اگر چہ چوتھا بعد میں شامل کر دیا گیا ہے 'لیکن اصل میں تین ہی ہیں۔) ایک انتظامیہ ہے جوتھم دیت ہے ایک مقانہ ہے جو قانون بناتی ہے اور ایک عدلیہ ہیں۔) ایک انتظامیہ ہے جو تھم دیت ہے ایک مقانہ ہے۔ فرض کیجھے ایک ایگزیکٹو آرڈر آیا ہے ' جس کی اہمیت سب سے زیادہ ہو جاتی ہے۔ فرض کیجھے ایک ایگزیکٹو آرڈر آیا ہے ' اس کے خلاف ایک شخص کھڑا ہو جاتا ہے کہ بیتو آئین اور دستور (constitution) کے خلاف ایک شخص کھڑا ہو جاتا ہے کہ بیتو آئین کی دروازہ کھنگھٹا کیں۔ بھروہ عدالتوں (constitution) یا سپریم کورٹ کا دروازہ کھنگھٹا کیں۔ بھروہ عدالت فیصلہ کرے گی کہ کیا صحیح ہے اور کیا غلط!

ہمارے ہاں جزل ضاءالحق نے شریعت کورٹ بنا کرایک درست راستہ اختیار کیا نظا' لیکن اس کے اوپر پابندیاں لگا دیں' دو چھکڑیاں اور دو بیڑیاں پہنا دیں تو وہ کام و اربعین نؤوی کی در 591 کا در دی اول کا در اول کا در اول کا در کا بات جمعہ کا در اول کا در کا بات جمعہ کا در اول کا

بالکل بے کار ہوگیا۔ بہر حال راستہ مجھے تھا کہ عدلیہ فیصلہ کرے گی۔ای طریقے سے خاص شریعت کورٹ بنا دی جائیں اور وہ فیصلہ کریں کہ کون کی چیز اور کون سا قانون شریعت کے خلاف ہے۔

### آ خری وصیت: بدعت سے بچو!

زير مطالعه روايت كي آخر مين رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ نِي جِوْقَى وصيت به فرما كي: ((وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ))''اور دين مين نئ نئ باتين نكالخے سے بجنا''۔ بدعت کے موضوع اربعین نو وی کی حدیث ۵ کے ضمن میں ہم تفصیل سے گفتگو کر چکے ہیں'لہذا یہال تفصیل میں جانے کی ضرورت نہیں ہے۔بس سیجھ لیجے کہ ایک ہے قرآن اورسنت ے استنباط کر کے کوئی حکم نکالنا' اجتہاد کرنا' قیاس کرنا' تو پیسب جائز ہیں' لیکن اگر آپ نے دین میں بالکل نئ بات نکال لی جس کی تائید میں نہ قرآن سے کوئی دلیل ملی اور نہ سنت سے تو وہ بدعت ہے۔خاص طور پرعبادات کے اندر ثواب کمانے کے لیے کیے جانے والے کام'جس کی سند ہمارے پاس نہ قرآن میں ہے' نہ حدیث میں' نہ خلفائے راشدین کے عمل میں اور نہ صحابہؓ کے عمل میں تو وہ بدعت شار ہوں گے اور رسول اللَّهُ طَالْتُهُ عَلَيْهِ نے بدعت کے حوالے سے واضح فرمادیا کہ ((فَاِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ))'' بس (وین میں ) ہرنئ بات یقیناً بدعت ہے''۔ ((وَ کُلُّ بِدْعَةٍ صَلَالَةٌ))''(اور جان لو کہ ) ہر بدعت یقینی طور پر گمراہی ہے'ایک حدیث میں بدالفاظ بھی آئے ہیں:((و کُلَّ ضَلَالَةِ فی التَّادِ) "اور ہر گمراہی کاٹھ کانہ آگ ہے!" یا" ہر گمراہی آگ میں لے جانے والی ہے!" الله تعالى سے دعا ہے كہ جميں اس حديث كے مندرجات يرضح معنوں مين عمل کرنے کی تو فیق عطا فریائے اور اس حدیث میں موجود حضور اکرم مُلَّاثِیْم کی وصیتوں کو ا پنانے اور ان کے مطابق زندگی گزارنے کی ہمت عطافر مائے ۔ آمین یارب العالمین! أَقُولُ قَوْلِيَ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00





# **ابواب خیر** (حکمت اور بھلائی کے دروازے) ۱۹مئر۲۰۰۸ءکا فطاب جعہ

خطبهٔ مسنونہ کے بعد:

اَعُوَذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطِنِ الرَّجِيُمِ \_\_\_ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُمِo

قَالَتِ الْاعْرَابُ الْمَنَا فَلُ لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِنْ قُولُوْ السَّلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِيْ قُلُوْمِكُمْ وَإِنْ تَطِيعُوا الله وَرَسُولَهُ لَا يَلِتَكُمْ مِّنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا لِآنَ الله عَفُورٌ رَحِيْمٌ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرْتَابُواْ وَجْهَدُوا بِاللهِ مُوالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِيْ سَمِيلِ اللهِ أُولِكَ هُمُ الطَّدِقُونَ ﴿ (الْجَرات)

عَنُ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ ﴿ قَالَ كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَىٰ فِي سَفَرٍ فَأَصْبَحُتُ يَوْمًا قَرِيبًا مِنْهُ وَنَحُنُ نَسِيرُ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ الخبرُنِي بِعَمَلٍ يُدُخِلُنِي الْجَنَّةَ وَيُبَاعِدُنِي عَنِ النَّارِ \* قَالَ :

((لَقَدْ سَأَلُتَ عَنْ عَظِيْمٍ وَإِنَّهُ لَيَسِيْرٌ عَلَى مَنْ يَّسَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ : تَعْبُدُ اللَّهَ لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقْيِمُ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِى الزَّكَاةَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ، وَتَحُجُّ الْبَيْتَ)) ثُمَّ قَالَ : ((آلا اَدْلُكَ عَلَى اَبُوابِ الْخَيْرِ؟ اَلصَّوْمُ جُنَّةً، وَالصَّدَقَةُ تُطُفِئُ الْمَاءُ النَّارَ، وَصَلَاةُ الرَّجُلِ فِي وَالصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ، وَصَلَاةُ الرَّجُلِ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ)) ثُمَّ تَلَا ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ حَتَّى بَلَغَ جَوْفِ اللَّيْلِ)) ثُمَّ تَلَا ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ حَتَّى بَلَغَ ﴿ وَيَعُمُلُونَ ﴾ (السحدة:١٧١) ثُمَّ قَالَ : ((اللّا أُخْبِرُكَ بِرَأْسِ الْاَمْرِ

و اربعین نووی که یک کار 594 کار میل نظابات جمع کاری

وَعَمُوْدِهِ وَذِرُوَةِ سَنَامِهِ؟)) قُلْتُ : بَلَى يَارَسُوْلَ اللهِ! قَالَ : ((رَأْسُ الْآمُوِ الْإِسْلَامُ وَعَمُوْدُهُ الصَّلَاةُ ، وَذِرُوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ)) ثُمَّ قَالَ : ((الّا أُخْبِرُكَ الْإِسْلَامُ وَعَمُوْدُهُ الصَّلَاةُ ، وَذِرُوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ)) ثُمَّ قَالَ : ((الله أُخْبِرُكَ بِمَلَاكِ ذَلِكَ كُلّهِ؟)) فَقُلْتُ : بَلَى : يَارَسُوْلَ اللهِ! ((فَاخَذَ بِلِسَانِهِ)) وقَالَ : ((كُفَّ عَلَيْكَ هُذَا)) قُلْتُ : يَا نَبِيَّ اللهِ! وَإِنَّا لَمُوَّاخَذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ ((كُفَّ عَلَيْكَ هُذَا)) قُلْتُ : يَا نَبِيَّ اللهِ! وَإِنَّا لَمُوَّاخَذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ فَقَالَ : ((فَكِلَتُكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذُ! وَهَلْ يَكُبُ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوْهِهِمُ الْوَ عَلَى وَجُوهِهِمُ أَوْ قَالَ عَلَى مَنَاخِوِهِمْ ، إلاَّ حَصَائِدُ الْسِنَتِهِمْ)) (١)

سیدنا معاذ بن جبل و النظامیان کرتے ہیں کہ میں نبی اکرم مَالِظْوَا کے ساتھ ایک سفر میں تھا۔ ایک صبح ہم سب چل رہے تھے تو میں آپ کے قریب ہو گیا۔ میں نے عرض کیا: یارسول اللّٰه مَالِظْوَا ہِجھے کوئی ایساعمل بتا کیں جو مجھے جنت میں لے جائے اور جہم سے دور کردے۔ آپ نے فرمایا:

''تو نے ایک انتہائی اہم چیز کا سوال کیا ہے 'لیکن اللہ تعالیٰ جس کے لیے آسان

فرمادے اس کے لیے بلاشہ یہ بڑا آسان کا م ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت کر داس

کے ساتھ کی کو شریک نہ شہراؤ ' نماز قائم کر وُ ز کو ۃ اوا کرتے رہو' رمضان کے

روزے رکھوٰ اور بیت اللہ کا جج کرو' ۔ پھر آپ می اللہ کے فرمایا:'' کیا میں تجھے نیک

کے دروازے نہ بتاؤں؟ روزہ (جہنم سے) وُ ھال ہے۔ صدقہ گنا ہوں کو یوں
مٹاڈ التا ہے جیسے پانی آگ کو بجھا دیتا ہے اور انسان کا رات کے درمیان میں
مٹاڈ التا کہ جیسے پانی آگ کو بجھا دیتا ہے اور انسان کا رات کے درمیان میں
مناز اوا کرنا (بہت فضیلت کا باعث ہے) ۔ اور پھر آپ نے سورۃ السجدۃ کی یہ
مناز اوا کرنا (بہت فضیلت کا باعث ہے) ۔ اور پھر آپ نے سورۃ السجدۃ کی یہ
مناز اوا کرنا (بہت فضیلت کا باعث ہے) ۔ اور پھر آپ نے سورۃ السجدۃ کی امید
آیات (۲۱ کا) تلاوت فرما نین ۔ ''اہل ایمان کے پہلو (رات کو) بستر سے
ملی حد میں اور وہ اپنے رب کواس کے عذاب کے خوف اور رحمت کی امید
اس میں سے فرج کرتے ہیں۔ کوئی نہیں جانتا کہ ہم نے ان کی آسکوں کی
مضنڈک کے لیے کیا پچھ تیار کر رکھا ہے۔ یہ سب ان کے کیے ہوئے اعمال کی جزا
ادر بعدلہ ہوگا''۔ پھر آپ مُنافِق نے فرمایا: ''کیا میں تجھے دین کی بنیا ذاس کا ستون
ادر بعدلہ ہوگا''۔ پھر آپ مُنافِق نے فرمایا: '' میں نے کہا: یارسول اللہ مُنافِق کے کوئی نہیں!

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي؛ ابواب الايمان؛باب ماجاء في حرمة الصلاة قال ابو عيسي هذاحديث حسن صحيح

#### معزز سامعین کرام!

آج ہمارے زیر مطالعہ اربعین نووی کی حدیث نمبر۲۹ ہے 'جس میں حکمت اور بھلائی کی بہت ہی بات بیان کی گئی ہیں۔اس کے شمن میں میں نے سورۃ الحجرات کی دو آیات تلاوت کی ہیں۔ یہ اس کے شمن میں کہ ان میں اسلام اورائیان آیات تلاوت کی ہیں۔ یہ آیات اس اعتبار سے بہت اہم ہیں کہ ان میں اسلام اورائیان کے فرق کوواضح کیا گیا ہے 'جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام آیک الگ چیز ہے اورائیان الگ فرمایا گیا:

﴿ قَالَتِ الْاَعْرَابُ امَنَا ﴿ قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَٰكِنْ قُوْلُوْا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوانِ اللهِ وَرَسُولَهُ لَا يَلِثُكُمْ مِّنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْنًا ﴿ إِنَّ اللهَ فَقُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ ﴾ شَيْنًا ﴿ إِنَّ اللهَ فَقُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ ﴾

"بدوید دعویٰ کررہے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے۔ (اے نی مُنَّالَّیُوَا) آپ ان ے فرماد یجے کہ تم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو ہاں تم یوں کہہ کتے ہو کہ ہم اسلام لے آئے کی ایکن ابھی تک ایمان تمہارے دلوں میں داخل نہیں ہوا۔ اور اگرتم اس حال میں بھی اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے رہوگے تو اللہ تمہارے اعمال (کی جزا) میں سے کوئی کی نہیں کرے گا۔ (اور یہ اس لیے ہے کہ) سے شکہ اللہ بہت بخشے والاً رحم کرنے والا ہے۔"

. اس آیت میں اسلام اور ایمان کا فرق بیان کیا گیا ہے جبکہ اگلی آیت میں مؤمن کی و اربعین نؤوی کی در 596 ی در فطابت جمع کا است کا

تعریف بیان کی گئی ہے۔فر مایا:

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ امَّنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوْا وَجَاهَدُوْا بِآمُوَ الِهِمْ وَٱنْفُسِهِمْ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ ﴿ أُولَيْكَ هُمُ الصَّدِقُونَ ١٠٠ ''(الله کے نزدیک) مؤمن تو بس وہی ہیں جوایمان لائے الله پراورأس کے رسول پر ، پھرشک میں ہر گرنہیں بڑے ( یعنی ان کی تصدیق قلب کیقین قلب کی شکل اختیار کرلے )اور انہوں نے جہاد کیا اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ الله کی راہ میں \_ یمی لوگ ہیں جو (اپنے دعوائے ایمان میں ) سیجے ہیں \_''

# تین درجات: اسلام ٔایمان اوراحسان

اسلام کی حقیقت اور اس کے مختلف مظاہر میں ایک درجہ بندی ہے جس کوقر آن مجید میں مختلف مقامات پرمختلف انداز میں بیان کیا گیا ہے۔اس حوالے سے سورة المائدة کی آیت ۹۳ بری اہم ہے۔ جب شراب کی حرمت کا آخری حکم آیا تو بہت سے صحابہ كرام مِنْ اللهُ يريثان مو كي كه بمين اي وقت شراب حيمور وين جابية هي جب شراب كي حرمت كا اثاره آگيا تھا--- شراب كے حوالے سے سب سے پہلاتكم بيآياتھا: ﴿ يَسْنَلُوْنَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ \* قُلُ فِيْهِمَا إِثْمٌ كَبِيْرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ۚ وَإِثْمُهُمَا کے بارے میں دریافت کرتے ہیں (کہان کا کیا حکم ہے؟) آپ کہہ دیجے کہان وونوں کے اندر بہت بڑے گناہ کے پہلو ہیں اورلوگوں کے لیے پچھ مفعتیں بھی ہیں البیتہ ان کا گناہ کا پہلونغ کے پہلوسے بڑاہے''۔اس کے بعد دوسراحکم بیآ گیا: ﴿ لِنَا يَتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلُوةَ وَانْتُمُ سُكُراى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُوْلُونَ ﴿(النساء:٣٤) ''اے اہل ایمان! نماز کے قریب نہ جاؤاں حال میں کہتم نشے کی حالت میں ہو میہاں تک کہ تمہیں معلوم ہوجو کچھتم کہدرہے ہو' ---- اس کے بعد سورۃ المائدۃ میں شراب كى حرمت كا آخرى حكم آياجس كا انداز برا تيكها سا تقاله فرمايا: ﴿ فَهَالُ أَنْتُهُمْ م. رود. منتهونَ ﴿ ﴾ (المائدة) '' بس اب بهي تم باز آتے ہو يانہيں؟''اس برصحابہ كرام رضوان

ور اربعین نؤوی کی در در 597 می در خطابات جمد کری اللّٰه علیہم اجمعین میں ہے بعض کو بہت تشویش ہوئی کہ ہم اتنا عرصہ شراب پیلتے رہے' حالانکہ شراب کی حرمت کے اشارات آنے کے فور أبعد ہی ہمیں شراب جھوڑ دینی جا ہے تقى \_اسموقع يربيآيت أترى جس مين فرمايا كيا: ﴿ لَيُسَ عَلَى الَّذِينَ امِّنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ جُنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوا ﴾ "ان لوگول يرجوايان لاے اورنيكمل كي كولى گناہ نہیں ہےاس میں جووہ (پہلے) کھا بی چکے' ۔ یعنی جولوگ اسلام اورا بمان پر کاربند ہو کرمل کرتے رہے تو شراب کی حرمت کے آخری حکم کے آنے سے پہلے وہ جو پچھ کھاتے بیتے رہے'اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔آگے فرمایا: ﴿إِذَا مَا اتَّقُوا وَّا مَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ثُمَّ اتَّقَوْا وَّامَنُوْا ثُمَّ اتَّقَوْا وَّاحْسَنُوا ۖ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ۞ ﴾'' جب تك وه تقو يٰ كي روش اختيار كيه ركيس اور ايمان لا ئيس اور نیک عمل کریں' پھرمزید تقویٰ اختیار کریں اورایمان لائیں' پھراورتقویٰ میں بڑھیں اور درجیُاحسان پر فائز ہو جا کیں \_اوراللہ تعالیٰ احسان کرنے والوں ہے محبت کرتا ہے ۔'' اس آیت میں تین در ہے بیان کیے گئے ہیں ۔ پہلا درجہ 'اسلام' ہے'یعنی اللہ اور رسول کو مان کران کے احکام پرعمل شروع کر دینا۔اس ہے اوپر کا درجہ 'ایمان' ہے ٰ یعنی دِل كا كامل يقين 'جوايمان كے دل ميں اُتر جانے سے حاصل ہوتا ہے۔ايمان حاصل ہوجانے کے بعدا عمال کی کیفیت بدل جائے گی اوراس میں ایک نئی شان اور جذبہ بیدا ہوگا۔ اس سے بھی آگے جب ایمان' مین الیقین'' کا درجہ حاصل کر لے تو بیہ درجہ احسان ہے۔اس کی تفصیل ہم حدیث ِ جبریل میں پڑھ چکے ہیں ۔رسول اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا نِهِ احسان كي كيفيت ان الفاظ ميں بيان فرما كي: ( ( أَنْ تَعْبُدُ اللَّهُ كَانَّكَ تَوَاهُ فَإِنْ لَّمُ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ))(١) '' بي كه توالله كي عبادت اس طرح كرے كويا تُواہ و كيھ رہا ہے'اورا گرتوا سے نہیں دیکھر ہا (یہ کیفیت پیدانہیں ہور ہی) تو پھر (یہ کیفیت تو پیدا ہونی حاہیے کہ ) وہ تو تجھے دیکھتا ہے'' ۔ پھرہم نے دین کی حقیقت کے بارے میں حضرت

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارئ كتاب الايمان باب سؤال جبريل النبي الله عن الايمان والاسلام والاحسان والاحسان والاحسان

و اربعین نؤوی کری رو 598 ی در خطابات جمد کری

معاذبن جبل را النظر سے مروی ایک طویل حدیث میں بڑی تفصیل سے پڑھا تھا اور اس کا تقریباً خلاصہ زیر مطالعہ حدیث میں آج ہم پڑھیں گے۔

وہ طویل حدیث میں نے حدیث جبریل کے ساتھ ای لیے بیان کر دی تھی کہ یہ دونوں احادیث میرے نزدیک دین کی حقیقت اور اس کے اجزاء کے مابین نبست و تناسب کو سجھنے سمجھانے کے لیے نہایت اہم اور جامع ہیں۔حضرت معاذ ؓ سے مردی وہ طویل حدیث سنن نسائی 'سنن ابن ماج' سنن التر مذی ' مندا حمد اور مسند بزار میں ہے اور امام تر مذی نے اس کو حسن سجھ میں نہیں آیا کہ امام نو ویؓ نے اس حدیث کو چھوڑ کر زیر مطالعہ مختصر روایت کو اپنی اربعین میں کیوں بیان کیا ہے۔ حالانکہ دونوں روایات حضرت معاذ بن جبل بھائیؤ سے مردی ہیں' دونوں کو امام تر مذی نے روایت کیا ہے اور ان دونوں کے بارے میں امام تر مذی کا کہنا ہے کہ بیا حادیث حسن سمجھ میں آتی ہے کہ امام نو دیؓ چونکہ ایک مختصر کتاب مرتب میں۔ بھے اس کی ایک ہی وجہ سمجھ میں آتی ہے کہ امام نو دیؓ چونکہ ایک مختصر کتاب مرتب کررہے سے لہذا انہوں نے اس میں طویل حدیث کے بجائے زیر مطالعہ مختصر حدیث کو شامل کیا ہے۔ واللہ اعلم!

## زيرمطالعه حديث كاوا قعاتى بس منظر

زیر مطالعہ حدیث کا واقعاتی پس منظراً سطویل حدیث میں ندکور ہے۔ اس وقت میں پوری حدیث کامتن تو نہیں پڑھ سکتا' البتہ اس کامفہوم میں آپ کو بتا دیتا ہوں ۔۔۔
اس حدیث کے مطالعہ کے دوران میں نے کہا تھا کہ بیحدیث مجھے اس اعتبار سے بہت پیاری معلوم ہوتی ہے کہ اس میں دورِ نبوی کا ایک واقعہ ایسے بیان کیا گیا ہے جیسے ہم خوو اسے اپی آئکھوں سے دکھور ہے ہیں۔ اسے تصویر نفظی کہا جاتا ہے کہ نفظوں میں کسی چیز کا فقشہ کھی جو یہا تصویر تھی جو دینا' اس طور سے کہ انسان اپنے آپ کو اس تصویر میں محسوس نقشہ کھی دینا' تصویر تھی جو کہ بی اگر م گائی پڑجب اپنے لشکر کو لے کر تبوک کی طرف روانہ ہوئے تو آپ رات بھر سفر کرتے تھے' اس لیے کہ شدید گری کا موسم تھا اور طرف روانہ ہوئے تو آپ رات بھر سفر کرتے تھے' اس لیے کہ شدید گری کا موسم تھا اور کی میں تخت تمازت ہوتی اس موسم میں رات ہی کوسٹر تھا۔ دن کے ادقات میں تو گری میں تخت تمازت ہوتی

کے تیز ہوجانے تک مزید کیجھ سفر کرلیں' کیونکہ جب وھوپ تیز اور تمازت شدید ہو جائے

گی تو مجبوراً رکنایژے گا۔ اب میہوا کہ ساری رات کے جاگے ہوئے صحابہ کرام ن کھنے اپنی سوار یول پراو تھنے کگے - فجر کا وقت خاص طور پر ایسا ہوتا ہے کہ نسیم سحری انسان کوتھیک تھیک کرسلا دیت ہے۔ عام طور پرمشاہدہ پیر ہے کہ کوئی مریض کسی درومیں مبتلا ہوا دروہ ساری رات جاگتا ر ہے توصیح کے وقت اسے بچھ نہ بچھ سکون حاصل ہوجا تا ہے اور وہ تھوڑی دیر سولیتا ہے۔ چنانچہ تمام صحابہ کرام ؓ اپنی سوار یوں پر بیٹھے ہوئے او ٹکھنے لگے۔ان کی اونٹیوں کو آزاوی مل گئی اور وہ چلتے چلتے اِ دھراُ وھر جہاں کوئی کیکر کا ورخت دیکھتیں تو اس پر منہ مارلیتیں ۔ اس سے میہ ہوا کہ سارالشکرواوی کی پوری چوڑ ائی میں پھیل گیا۔لیکن حضرت معافّہ جاگتے رہے اور اپنی اوٹمنی کوحضورمَا کُلٹیَا کم کی اوٹمنی کے ساتھ ساتھ چلاتے رہے۔ا جا تک حضرت معافّ کی اونٹنی کسی چیز سے تھوکر کھا کر بدک گئ اس کی وجہ ہے اس کے قریب حضور مُلَاثِیْرَا کی ا ونمنی بھی بدک گئی۔اس موقع پر حضور مَنَاللَّيْظِ نے اپنے ہووج کا بردہ اٹھایا تو دیکھا کہ سوائے معاذ کے آس پاس کوئی نہیں ہے۔ تمام صحابہ إوهراُ دهر جھرے ہوئے ہیں۔ آ ہے نے آواز وی: ((یکا مُعَادُ)) انہوں نے عرض کیا: لَبَیْكَ یَا نَبِیَّ اللّٰهِ '' حضورٌ میں حاضر مول''۔ آپ مُن اللِّيمُ انے فرمایا: ((اُدُنُ دُونَكَ)) ' نزديك آجاؤ' اور زديك آجاؤ''۔ تو وہ قریب ہو گئے 'یہاں تک کہ دونوں کی اونٹنیاں ایک دوسرے ہے مس کرنے لگیس۔ تب

حَصْورَ كَالْتَيْزُمُ نِي فَرِمَا بِي: ((مَا كُنْتُ ٱخْسِبُ النَّاسَ مِنَّا كَمَكَانِهِمْ مِنَ الْبُعُدِ)) ''ميرا

گمان نہیں تھا کہ لوگ مجھ ہے اتنے فاصلے پر ہوں گے''۔ ظاہر بات ہے کہ وشمن' خاص

طور یرمنافقین جو بظاہرا ہے ہیں'ہر ونت حضورمُگاٹیکِمُ کی تاک میں تھے ---- تبوک ہے

و اربعین نؤوی کی در 600 کار خطابات جمعہ کاری

تفصیل میں جانے کا موقع نہیں ہے کہ اس میں اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب مَلَاثَیْمُ اللّٰہ بِیایا
--- چنانچے حضور مَلَاثَیْمُ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ علیٰ اللّٰہ علیٰ اللّٰہ الل

پہنچہ میں ہوت ہوت ہوت ہوت میں ہے۔ سے دسے پر یں۔ دیا ہیں سیار ہی نہیں ہے کہ وہ میری حفاظت کے لیے میرے آس پاس رہیں۔ اس دفت اگر ہم میں سے کوئی ہوتا تو وہ اپنے نمبر بنانے کے لیے دوسروں پر تنقید

اس وقت اگرہم میں سے کوئی ہوتا تو وہ اپنے نمبر بنانے کے لیے دوسروں پر تنقید
کرتا کہ حضور! میلوگ تو پر دا ہی نہیں کرتے ' جبکہ مجھے دیکھئے کہ مجھے آپ کی کتنی پر دا ہے
اور میں تو آپ کی سواری کے ساتھ' اپنی سواری کو جوڑے چلا آ رہا ہوں لیکن حضرت
معاق نے لوگوں کی طرف سے معذرت پیش کی کہ لوگ رات بھر کی بے خوابی کی وجہ سے
اونگھ رہے تھے تو ان کی سواریاں انہیں لے کر إدھر أدھر متفرق ہوگئیں۔اس جواب پر
حضورا کرم مُنا اللہ نے فریا یا دارہ اُلگا گئے۔ ' ذاہ ہے۔) ''ان میں بھی انگر کا تھا'' کے کہا

اولاہ رہے سے تو ان می سواریاں اہیں لے لر إدهر آدهر متفرق ہوسیں۔اس جواب پر حضور اکرم مُنَا اللّٰہِ اُن فر مایا: ((و اَنَا کُنْتُ مَاعِسًا)) '' ہاں میں بھی اونگھ رہا تھا''۔ دیکھے رسول اللّٰہ کَا اَلْتُمَا اللّٰہ کَا اَلْتُمَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کَا اللّٰہ کا اللّٰہ کا اللّٰہ کا ایک اللّٰہ کا ایک سلسلہ ہے۔ اس سے آگے سوال و جواب کا ایک سلسلہ ہے۔ ہوئے ہیں اور مجھے بھی اونگھ آگئ تھی۔اس سے آگے سوال و جواب کا ایک سلسلہ ہے۔

ہوئے ہیں اور مجھے بھی اونکھ آگئ تھی۔ اس سے آگے سوال و جواب کا ایک سلسلہ ہے' جہاں سے آج کی زیرِمطالعہ حدیث شروع ہور ہی ہے۔ حضرت معافر خلافی کے دل میں سے بات کافی عرصے سے تھی کہ جب بھی حضور اکرم مُلَّا فَیْزِیکی خلوت میسر آئے گی تو میں آ ہے سے ایک خاص سوال کروں گا۔ جب انہوں نہ کی کا ایس جے حضر مُلَا فِیْلِیکی می جنا کھ حدید ہوگؤ ہے۔ نہوں

اکرم مُلُاتِیْنِ کی خلوت میسرآئے گی تو میں آپ سے ایک خاص سوال کروں گا۔ جب انہوں نے دیکھا کہ اس وقت حضور مُلُاتِیْنِ کے ساتھ خلوت بھی میسرآ گئی ہے اور حضور مُلُاتِیْنِ کے ساتھ خلوت بھی میسرآ گئی ہے اور حضور مُلُاتِیْنِ کے ماتھ خلوت بھی میسرآ گئی ہے اور حضور مُلُاتِیْنِ کے ماتھ خلوت بھی جا گنا ہوا میر سے ساتھ جلتا آر ہاہے تواس وقت انہوں نے سوال کیا۔

یہ سارا لیس منظر میں نے اس طویل حدیث سے بیان کیا ہے جواگر چہار بعین نو وگ میں شامل نہیں ہے'لیکن مجھے بہت پیاری ہے اور میں نے اس حدیث کواس مجموعہ حدیث و اربعین نؤوی کی در 601 کا در خطابات جمع کمی

کے آخر میں'' حکمتِ دین کاعظیم خزانہ'' کے عنوان سے درج کیا ہے۔ حدیثِ جریل کے مطالعہ کے بعداس حدیث کے مطالعہ میں ہم نے دوجیع صرف کیے تھے۔

#### زىرمطالعەحدىث كامطالعه

### الله کی عبادت کرنااورشرک ہے بچنا

حصرت معاذ کے سوال ۔ جھے کوئی ایساعمل بتایئے جو مجھے جنت میں داخل کردے اور جہنم سے دور کردے ۔ کے جواب میں حضورا کرم ٹاٹٹیٹا نے بہلاعمل سے بتایا: (تَعْفِدُ اللّٰهَ لَا تُشْوِكُ بِهِ شَنِئًا))''اللّٰہ کی بندگی اور پرستش کرو (اور )اس کے ساتھ کسی کوشریک نہ تشہراؤ''۔ یہاں لفظ'عبادت' اور شرک' آئے ہیں اور سے دونوں ہی بہت جامع الفاظ ہیں۔ عام طور پرعبادت سے صرف نمازروزہ مرادلیا جاتا ہے' حالانکہ عبادت

و اربعین نؤوی کرد جود ( الله تعلی کور الله تعلی کا مفلوب یہ ہے کہ انتہائی محبت کے کامفہوم انہی تک محدود نہیں ہے 'بلکہ عبادت الله کا مطلب یہ ہے کہ انتہائی محبت کے جذبے سے سرشار ہوکر الله تعالیٰ کی ہمہ دفت 'ہمہ جہت اور کامل اطاعت و فرماں برداری کرنا۔ (اس پر تفصیل سے گفتگو ہم کر چکے ہیں!) ہاں بھی خطا ہوجائے تو توبہ کی جائے الله سے استعفار کیا جائے 'لیکن ایبا نہ ہو کہ مستقل طور پر کسی ایک گناہ کو اپنی زندگی میں شامل کر لیا جائے۔ ہمارے معاشرے میں تو ایبا ہور ہا ہے اور مسلسل ہور ہا ہے۔ جج و شامل کر لیا جائے۔ ہمارے معاشرے میں تو ایبا ہور ہا ہے اور مسلسل ہور ہا ہے۔ وقت میں خوار ہی ہیں' نعتوں کی محافل کا بھی بڑے وقت موسود کی کاروبار بھی جاری ہے اور سود وقت سے اہتمام ہور ہا ہے' لیکن ان سب کے ساتھ سودی کاروبار بھی جاری ہے اور سود کو چھوڑ نے پردل آ مادہ ہی نہیں ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ سودی کا روبار قیا مت کے دن ہو شرفی کرد ہے گائی کرد ہے گا۔

ای طرح شرک بھی بہت جامع لفظ ہے اور اس سے مراوشرک فی الذات بھی ہے ' شرک فی الصفات بھی اور شرک فی الحقوق بھی ۔۔۔ ہم تو سبھتے ہیں کہ شرک صرف یہی ہے کہ بتوں کو سجدہ کیا جائے ' جبکہ بعض زیادہ حماس میں کے لوگ اللہ کی دات کے ساتھ کسی کو شریک کھیرایا جائے ' جبکہ بعض زیادہ حماس میں کے لوگ اللہ کی صفات میں کسی کو شریک کر دینے کو بھی شرک سبھتے ہیں۔ لیکن اللہ کے حقوق میں کسی کو شریک کر دینا' جس کو'' شرک عملی'' کہا جاتا ہے' اس سے عام طور پرلوگ ناواقف ہیں۔ اس کے لیے میں آپ سب کو مشورہ دوں گا کہ شرک کے موضوع پر میری جھے تقاریر سننے ہیں۔ اس کے لیے میں آپ سب کو مشورہ دوں گا کہ شرک کے موضوع پر میری جھے تقاریر سننے ہیں۔ اس کے لیے میں آپ سب کو مطقوں میں بھی بہت یہ برائی ملی ہے۔

چنانچہ آپ مُنَافِیْ آب نے حضرت معاذ سے پہلی بات بیفر مائی کہ اللہ کے ساتھ کسی کو شرک نہ کرتے ہوئے اس کی بندگی اور پرستش کرو۔ اس جملہ میں عبادت کے اثبات شرک نہ کرتے ہوئے اس کی بندگی اور پرستش کرو۔ اس جملہ میں عبادت کے اثبات کم آئی سے لگ بھگ تمیں سال قبل بانی تنظیم اسلامی ڈاکٹر اسرار احمد مرحوم ومنفور نے شرک کے موضوع پرایک ایک گھنے کی چھتقریریں کی تھیں 'جن کو بعد میں'' حقیقت واقعام شرک' کے عنوان سے کتابی شکل میں بھی شائع کیا گیا۔ شرک کی حقیقت اور شرک کی اقعام کے حوالے سے یہ کتاب بہت مفید ہے۔ (مرت)

ے ساتھ ہی شرک کی نفی بھی آ گئ جیسے کلمہ طیب میں ہے : لَا الله الله ( نہیں ہے کوئی معبود سوائے اللہ ( نہیں ہے کوئی معبود سوائے اللہ کے ۔''

#### <u>ار کانِ اسلام اورا بوابِ خبر</u>

اس نصیحت کے بعدرسول الله مُلَا تَشِيَّا نے حضرت معاذ کو'' ارکانِ اسلام' پر عمل پیرا ہونے کی تلقین کی اور فر مایا: ((وَ تُقِینُهُ الصَّلَاةَ ' وَ تُوْتِی الزَّکَاةَ ' وَ تَصُوْهُ وَ مَضَانَ ' وَ تَحُرُّ الْمِنْتَ ))'' اور تم نماز قائم کروُز کو ۃ ادا کروُرمضان المبارک کے روز ہے رکھواور اللہ تعالیٰ کے گھر کا حج کرو'' ۔ سیدنا عبداللہ بن عمر رُقَافِیٰ سے مروی منفق علیہ حدیث میں ان کو ارکانِ اسلام' قراردیا گیا ہے۔

((بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى حَمْسِ: شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهُ وَإِنَّا مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيْنَاءِ الزَّكَاةِ وَحَجِّ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ))(()
('اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پررکھی گئ ہے: گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبودِ برحق نہیں اور محد (مَثَلَّيْنِ ) اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں نماز قائم کرنا وَلا قادا کرنا بیت اللہ کا جج کرنا اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا۔''

ان ار کانِ اسلام کی بنیاد پر ہمارے معاشرے کا ایک خاص رنگ بنیا ہے اور انہی کے بل بوتے پر ہماری ایک خاص تہذیب وجود میں آتی ہے۔اصل میں اسلامی زندگی کا ایک خاص تدن ہے جس کی تشکیل نماز' روزہ' زکوۃ اور جج سے ہوتی ہے۔

یہاں تک تو حضورا کرم کا ایڈ کے انے حضرت معاق کے جواب میں بیدو باتیں فرما کیں اس کے بعد اب حضور کا ایڈ کے خود حضرت معاذ سے بو چھا: ((آلا آدُلگ علی آبُوابِ الْنَحْیْرِ ؟))''کیا میں تمہیں بینہ بتاؤں کہ خیر کے دروازے کون کون سے ہیں؟''لعنی کیا میں تمہیں وہ اعمال نہ بتاؤں جن سے تمہیں خیر ہی خیر حاصل ہو! پہلی بات آپ نے یہ فرمائی: ((الصّورُمُ جُنّهُ))''روزہ ڈھال ہے'' یعنی روزہ نفس کے تملوں کے خلاف ایک فرمائی: ((الصّورُمُ جُنّهُ))' دروزہ ڈھال ہے'' یعنی روزہ نفس کے تملوں کے خلاف ایک دوسری بات آپ دھال ہے۔ (ایک حدیث کے تمن میں ہم اس پر گفتگو کر چکے ہیں۔) دوسری بات آپ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الايمان باب بني الاسلام على خمس وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان اركان الاسلام

و اربعین نؤوی کمی در 604 کار خطابات جمعہ کاری

نے یہ فرمانی: ((وَالصَّدَقَةُ تُطْفِیُ الْخَطِیْنَةَ کَمَا یُطْفِیُ الْمَاءُ النَّارِ)) ''اور صدقہ گنا ہوں کو ایسے مٹادیتا ہے بیے پانی آ گ کو بجھادیتا ہے '۔ یعنی اگر کوئی خطا ہوگئ کوئی گنا ہ سرز دہوگیا تو اللہ کی راہ میں صدقہ دوتو بیصدقہ اس گناہ کے اثرات کو اس طرح دھو دے گا جیسے پانی آ گ کو بجھا دیتا ہے۔ صدقہ کے حقیقی مفہوم اور اس کی وسعت کے بارے میں تفصیلی گفتگو حدیث 12 اور ۲۲ کے شمن میں ہو چکی ہے۔

# تہجد: رضائے الٰہی کے حصول کا ذریعہ

تیسری بات آپ مُن الله فرای (وَصَلَاهُ الرَّجُولِ فِی جَوْفِ اللَّیْلِ) '' بندے کا رات کے درمیانی جھے میں نماز پڑھنا (بہت فضیلت کا باعث ہے)''۔ رات کے درمیان میں پڑھی جانے والی نماز کوعرف عام میں'' تجد' کہا جاتا ہے۔ عام طور پر بعض لوگ اذان فجر ہے کچھ دیر پہلے جاگ کرجلدی ہے آٹھ فل پڑھ لیتے ہیں اور بیجھتے ہیں کہ ہم نے تجد پڑھ لی۔ درحقیقت یہ تجد نہیں عام نوافل ہیں جنہیں فجر کاضم مد بنالیا گیا ہے۔ ہم نے تجد پڑھ لی۔ درحقیقت یہ تجد نہیں عام نوافل ہیں جنہیں فجر کاضم مد بنالیا گیا ہے۔ بہرحال یہ بھی فضیلت و برکت والاعمل ہے اور اس پر بھی اللہ تعالی اجر و ثواب ہے نواز کا ۔ کیکن اصل میں تجد اسے کہا جاتا ہے کہ رات کوموکر' نیندکوتو را کراٹھنا' نوافل اوا کرنا' پھر سوجانا اور پھر فجر کے لیے دوبارہ اٹھنا ۔ یعنی جب نصف رات گزرجا کے تواس کو تت فجر کے لیے اسے دونول پڑھے اور پھر سوجا نے اور پھر طلوع صادق کے وقت فجر کے لیے اٹھے ۔ حضورا کرم مُن اللہ نظا کی کامین ہے رات کا درمیانی حصہ!

اس لیے کہ جو ن کہتے ہیں بیٹ کواور جو فی اللین کامین ہے رات کا درمیانی حصہ!

اس کے بعد آپ مُن گُلُون کے اپنے اس قول ۔ ((وَصَلَاهُ الرَّ جُلِ فِی جُوفِ اللَّیْلُ کامین ہے رات کا درمیانی حصہ!

نے آپے محبوب بندول کی صفات بیان کرتے ہوئے فر مایا ہے: ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَّطَمَعًا ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴿ ﴾

" (راتوں کو) ان کے پہلو بستر وں ہے الگ رہتے ہیں اوروہ اپنے رب کو

و اربعین نُوویؒ کم عند حرد (605 عند حرد خطابات جمعہ کہیں۔ پکارتے رہتے ہیں خوف اورامید کی کیفیت میں اور جو پچھ ہم نے انہیں ویا ہے اس میں سے (ہماری رضاجو کی کے لیے )خرچ کرتے ہیں۔''

انہیں اللہ کے مواخذے 'اس کی ناراضگی اور اس کے عذاب کاخوف ہوتاہے جبکہ انہیں اللہ کے مواخذے 'اس کی ناراضگی اور اس کے عذاب کاخوف ہوتاہے جبکہ انہیں اللہ کی طرف سے اجر وثواب کی طبع ہوتی ہے۔ سب سے بری طبع انہیں یہ ہوتی ہے کہ اللہ مجھے راضی ہو جائے 'اس لیے کہ سب سے او نچامقام یہی ہے: ﴿ رَضِی اللّٰهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُمُ ﴿ اللّٰہِ اللّٰہ ان سے راضی ہو گیا اور وہ اللہ سے راضی ہو گئے ''۔ بیاللہ اور بندے کی با ہمی رضا ہے۔ بندہ اپنے رب سے راضی رہے بایں طور کہ دنیا میں جو بھی مصائب اور تکالیف آئیں ان پر کوئی شکوہ زبان پر نہ لائے ۔ بس یہی سوچ کہ یہ میرے رب کی طرف سے ہے جو میرا آتا 'میرا دوست اور میراسب سے بڑا خیر خواہ ہے۔ اسے معلوم ہے کہ اس چیز کے پیچھے کیا خیر ہے اور کیا شر' اور کون می چیز میرے لیے ہے۔ اسے معلوم ہے کہ اس چیز کے پیچھے کیا خیر ہے اور کیا شر' اور کون میں فرمایا:

﴿ وَعَسْى اَنْ تَكُرَهُوا شَيْنًا وَّهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ وَعَسْى اَنْ تُحِبُّوُا شَيْئًا وَّهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ ۚ وَاللَّهُ يَعُلِمُ وَانْتُهُ لَا تَعْلَمُونَ۞﴾

''اور ہوسکتا ہے کہتم کسی شے کو نالپند کر داور وہ تمہارے لیے بہتر ہو۔اور ہوسکتا ہے کہتم کسی چیز کو پیند کر دور آنحالیکہ وہی تمہارے لیے بری ہو۔اور اللہ جانتا ہے تم نہیں جانتے۔''

اگرہم اس کیفیت کے اندر دنیوی زندگی گزاریں تو اللہ ہم سے راضی ہوجائے گا اور پھر آخرت میں ہمیں بھی راضی کر دے گا۔ یہ باہمی رضا کا معاملہ ہے اور یہ درحقیقت تہجد سے حاصل ہوتا ہے۔

الله تعالی نے اپ محبوب بندول کے لیے کیا کچھ تیار کررہا ہے'اس کا اندازہ لگانا انسان کے بس کی بات نہیں اور نہ ہی انسانی سوچ وہاں تک پہنچ سکتی ہے۔اس ضمن میں فرمایا:
﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفُسٌ مِّمَاۤ اُنْحُفِی لَهُمْ مِّنْ قُرَّةِ اَغْیُنْ ۚ جَزَآءً ہِمِمَا کَانُوْا یَعْمَلُوْنَ ۞﴾

'' تو کوئی انسان نہیں جانتا کہ ان کی آٹھوں کی ٹھنڈک کے لیے کیا پچھ چھپا کر رکھا گیا ہے' اُن کے اعمال کے بدلے کے طور پر۔''

قرآن مجید میں جنت کی جتنی بھی نعمتوں کا تذکرہ کیا گیا ہے ان میں ہے اکثر کا تعلق اہلِ جنت کی ابتدائی مہمانی ہے ہے' اوراس کے لیے الفاظ بھی وہ استعال کیے گئے ہیں جو ہماری ذہنی سطح کے قریب ہیں' مثلاً وہاں پر پھل ہوں گئے شہداور دودھ کی نہریں ہول گئ الیی خالص شراب ہوگی جس میں نہ کوئی نشہ ہوگا اور نہ ہی کوئی نکتنے کی بات ہوگی' جوان اور ہم عمر حوریں ہوں گئ وغیرہ ۔ بیساری نعمتیں تو ابتدائی جنت کی ہیں' لیکن اللہ کے خاص بندوں کو رفتہ رفتہ جنت کے اعلیٰ سے اعلیٰ مقامات میں لے جایا جائے گا اور وہاں کی نعمتوں کا نہ تو کسی کو علم ہے اور نہ ہی ان کا تصور انسانی فہم وادراک میں آ سکتا ہے۔ رسول اللہ مُنَافِیْنِ ان نعمتوں کے بارے میں ارشا دفر مایا:

((قَالَ اللّٰهُ عَزَّوَ جَلَّ : اَعُدَدُتُ لِعِبَادِى الصَّالِحِيْنَ مَالَا عَيْنٌ رَأَتْ وَلَا اُذُنْ سَمِعَتْ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ)) (١)

''اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تاہے: میں نے اپنے صالح بندوں کے لیے (جنت میں ) وہ کچھ تیار کررکھاہے جونہ کسی آئکھ نے دیکھا' نہ کسی کان نے سنااور نہ کسی انسان کے دل میں اس کا گمان ہی گزرا۔''

#### دین کی بنیا داوراس کاستون

اس کے بعد یول سجھے کہ حضور مناظیم کا دریائے سخاوت مزید جوش میں آیا اور آپ مناظیم نے حفرت معاذ کو مخاطب کرتے ہوئے پوچھا: ((الّا اُخبِرُكَ بِراْسِ الْاَهْدِ وَعَمُودِهٖ وَذِرْوَةِ سَنامِهِ؟)) ''(اے معاذ!) کیا میں تہمیں بین نہ بتاؤں کہ دین کی جڑ (بنیاو) کیا ہے اور اس کا بلند ترین عمل کون سا (بنیاو) کیا ہے اور اس کا بلند ترین عمل کون سا ہے؟'' — عام طور پراکٹر لوگول کودین کے مختلف اعمال کے بارے میں تو معلوم ہوتا ہے کین وین کے مختلف اعمال کے مابین باہمی نسبت کیا ہے' کیا چیز مقدم ہے اور کیا ہے نانوی حیثیت رکھتی ہے' کس چیز کا کس کے ساتھ منطقی ربط ہے' یہ در حقیقت حکمتِ دین کا ثانوی حیثیت رکھتی ہے' کس چیز کا کس کے ساتھ منطقی ربط ہے' یہ در حقیقت حکمتِ دین کا شوی حیثیت البخاری' کتاب بلدء النحلق' باب ما جاء فی صفة اللحنة وانها مخلوقة ۔ وصحیح مسلم' کتاب اللحنة وصفة نعیمها واہلها۔ یہ صدیث بخاری وسلم اور صحاح ست کی دیگر کتب کے متعددا ہوا بی میں بیان ہوئی ہے۔

خاص موضوع ہے اوراس کے بارے میں سب کو علم نہیں ہے ۔ زیر مطالعہ روایت میں رسول اللہ مُنافِیْن نے پورے دین کوایک ورخت سے تشییہ دی ہے۔ ایک ہے اس کی جڑ اور بنیاد ایک ہے اس کا تنااور پھر درخت کی سب سے قیمتی چیز اس کی چوٹی ہے جہاں پھل لگتا ہے۔ جیسے آم کے درخت کی جڑیں بھی ہیں اور اس کا تنا بھی ہے پھر اس سے کے اوپر شاخیں پھیل لگتا ہے۔ جیسے آم کے درخت کی جڑیں بھی ہیں اور اس کا تنا بھی ہے پھر اس سے کے اوپر شاخیں پھیلتی ہیں جن میں سے اور اصل شے آم لگتے ہیں۔ اس طرح گلاب کے پورے کی جڑ میں پھول نواس کے تنے میں لگتے ہیں ، بلکہ پھول تو اس کے اور جوٹی پر بگتے ہیں۔

حضورا کرم مَا کَشِیْم نے حضرت معاذ ہے فر مایا کہ میں تمہیں دین کی جڑ' اس کےعمو داور اس کی چوٹی کے بارے میں بتاؤں؟ حضرت معاذ کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اے اللہ ك رسول! كيول نهيل صرور فرمائي - آب مَنْ اللَّهُ عَمْ الله و الْأَمْرِ الْاسْلامُ)) "دین کی جزادر بنیاداسلام ہے '۔ایک تو ہے اسلام اپنے ارکان کے حوالے ہے کیکن یہاں اسلام سے مراد ارکانِ اسلام نہیں ہیں' بلکہ یہاں اسلام اس معنی میں آیا ہے کہ پوری زندگی میں اللہ تعالیٰ کی ہمہ تن اطاعت!اسلام کے لغوی معنی ہیں: سرنڈ رکر وینا' ہتھیار بھینک دینا۔اس لفظ کے اندراصل میں نقشہ یہ ہے کہ دوآ دمی لڑ رہے ہیں تو ان میں سے ایک نے اپنے ہتھیار بھینک دیے ۔گویا اُس نے سرنڈر کر دیا۔اس طرح اللہ تعالیٰ کے سامنے سرنڈ رکرنے کا نام اسلام ہے اور بیدور حقیقت دین کی جڑاور بنیاد ہے۔ وين كستون ك حوال سے آپ الليك فرمايا: ((وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ)) "اس كا تنا نماز ك المراد ك بارك من يهي آيا ب : ((الصَّلوةُ عِمَادُ الدِّينِ)) ''نماز دین کاستون ہے''۔عِمَاد اور عَمُو د کا مادہ ایک ہی (عمد ) ہے۔اگر دین کو عمارت سے تشہیمہ دیں تواس کے معنی ستون کے ہوں گے ادرا گر درخت سے تشہیمہ دیں تواس کے عنی تنا کے ہوں گے۔

دین کا فضل ترین عمل: جهاد فی سبیل الله

رسول اللَّهُ مَا يُنْظِيمُ نے جہاد فی سبیل اللّٰہ کو دین کی چوٹی ادر افضل ترین عمل قرار دیتے

ومر اربعین نَوَوی کم محد می 608 محد می خطابات جمد

ہوئے فرمایا: ((وَ فِرْوَةُ سَنَامِهِ الْبِهَادُ)) ' ادر اس کی چوٹی ادر افضل ترین ممل جہاد
ہوئے نرمایا: ((وَ فِرْوَةُ سَنَامِهِ الْبِهَادُ)) ' ادر اس کی چوٹی ادر افضل ترین ممل جہاد
ہوئے ۔ یہ وہ بات ہے جو ہمارے ذہنوں ہے بالکل اوجھل ہوگئی ہے۔ ہمارا ساراذ ہن
اور ہماری ساری جدو جہد' ارکانِ اسلام' کے اوپر ہے۔ بہت ویندارہم کے لوگ بھی
ارکانِ اسلام پرتوعمل پیرا ہوجا کیں گئے کین اس ہے آگے نہیں جا کیں گے۔ ای لیے
ابتدا میں میں نے سورۃ الحجرات کی آیت آپ کوسنائی تھی جس میں فرمایا گیا کہ صرف وہی
لوگ اپنے دعوائے ایمان میں سے ہیں جن میں بیتین شرائط پائی جاتی ہوں: (۱) اللہ اور
اس کے رسول پر ایمان لانا' (۲) پھرشک میں نہ پڑنا 'یعنی تصدیق قلب کا یقین قلب کی
شکل اختیار کر لیما' اور (۳) اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ اللہ کی راہ میں جہاد
کرنا۔ اگر یہ جہاد نہیں ہے' تو آپ سمجھ لیجے کہ دین کے درخت کو پھل نہیں لگا۔ اس لیے
کہاس ورخت کا پھل تو جہاد فی سبیل اللہ ہے۔ اس صور سے حال میں ہمارے ایمان کی
کیفیت صرف ایک زبانی عقیدہ کی ہے جو ہم نے اپنے والدین سے س رکھا ہے۔
کیفیت صرف ایک زبانی عقیدہ کی ہے جو ہم نے اپنے والدین سے س رکھا ہے۔

#### تورسول الله مَنْ عَيْرُمُ فِي يَهِال تك فرماديا:

((مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغُزُ وَلَمْ يُحَدِّثْ نَفْسَهُ بِغَزُ وِ مَاتَ عَلَى شُغْبَةِ نِفَاقِ))(')
'' جوكوئى اس حالت ميں مرے كه نه تو اس نے جمعى جہاد كيا ہواور نه ہى جمعى اس
نے جہاد كى نيت كى ہوتو وہ خض نفاق كے ايك حصه پر مرا۔'

### دین کی چوٹی: جهاداور جهاد کی چوٹی: قا<u>ل</u>

جہاد کے معنی لوگوں نے صرف جنگ کے سمجھے ہیں۔ حقیقت میں ایسانہیں ہے' اس لیے کہ جنگ کے لیے تو قر آن کی اصطلاح قبال فی سبیل اللہ ہے۔ سورۃ القف میں سے دونوں الفاظ آئے ہیں۔ آیت• 'اامیں فرمایا گیا:

﴿ يَا يَنُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا هَلُ آذُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ اَلِيْمِ ﴿ يَا يَنُهُ اللّٰهِ بِامْوَالِكُمْ وَاَنْفُسِكُمْ اللّٰهِ بِامْوَالِكُمْ وَاَنْفُسِكُمْ اللّٰهِ بِامْوَالِكُمْ وَاَنْفُسِكُمْ اللّٰهِ بِامْوَالِكُمْ وَاَنْفُسِكُمْ اللّٰهِ عِنْوُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ذلكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

''اے ایمان کے دعوے دارو! کیا میں تہہیں الی تجارت کے بارے میں بٹاؤں جو تہہیں در دناک عذاب سے چھٹکارا دلا دے؟ (وہ بیر کہ) تم ایمان لاؤاللہ اور اُس کے رسول پراور جہاد کر واللہ کے رہتے میں اپنے مالوں اورا پنی جانوں کے ساتھ ۔ بیتمہارے لیے بہتر ہے اگر تم سمجھ رکھتے ہو۔''

اس آیت سے بیصاف ظاہر ہور ہاہے کہ جہاد کے بغیر جہنم سے چھٹکارا پانے کا خیال ایک امید موہوم اور بے بنیادتمنا ہے۔ان آیات میں تو جہاد کا تذکرہ ہے جبکہ آیت ہم میں قبال کا ذکر ہے۔فرمایا:

﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَانَّهُمْ بُنْيَانٌ مَّرْصُوْصٌ۞﴾ ''الله كوتو محبوب بين وه بندے جوأس كى راه مين صفين باندھ كر قال كرتے بين جيسے كدوه سيسيد بلائى ديوار ہول۔''

لہٰذا ثابت ہوا کہ قال نی سبیل اللہ الگ شے ہے اور جہاد فی سبیل اللہ الگ۔ حضورا کرم مَنْ اللہ علیہ اللہ اللہ اللہ ہور ہا

<sup>(</sup>١) سنن النسائي كتاب الجهاد باب التشديد في ترك الجهاد

و آربعین نَوُویؒ کم حدید (610 عدید خطابات جمعه که فقا وعوت و تبلیغ تربیت و تزکیداور تنظیم جیسے ذرائع سے جہاد ہور ہاتھا 'جبکہ مدینہ میں بہنچ کر یہ جہاد قال کی شکل اختیار کر گیا۔

اس اعتبارے نوٹ کر لیجے کہ جہاد صرف جنگ کا نام نہیں ہے۔اللہ کے دین کو اپنے اوپر نافذ کر ناسب سے بڑا جہاد ہے۔ دوسر ابڑا جہاد ہے اللہ کے دین کی دعوت و تبلیغ اور اس مقصد کے لیے جان و مال کھپانا اور وقت لگانا۔ تیسر ابڑا جہاد ہے: اللہ کے دین کے غلبہ کی جدو جہد کرنا۔ آ بسب سے پہلے اپنی ذات اور اپنے گھر والوں پر اللہ کے دین کو نافذ کریں اور پھر اللہ کا دین لوگوں تک پہنچانے کی کوشش کریں۔ جولوگ بھی آپ کی پکار پر خلوص دل کے ساتھ لبیک کہیں 'انہیں منظم کریں اور ان کوسم وطاعت کا خوگر بنا کیں اور جب معتد بہتعداد میں لوگ جمع ہوجا کیں تو پھر جہاد کا بلند ترین ورجہ آئے گا' اور وہ ہا اللہ کے دین کے غلبہ کی چدو جہد کے لیے قال کرنا۔

صاف ظاہر ہے کہ جب تک مناسب تعداد میں لوگ موجود نہ ہوں اور ان کی پور کی طرح ٹریننگ بھی نہ ہوئی ہو تو اُس وقت تک جنگ نہیں کی جا سکتی۔ یہ تو خود کشی کے مترادف ہے۔ ہوسکتا ہے کہ بعض لوگ جہاد تو کر رہے ہوں' لیکن انہیں مخلص لوگوں کی اتنی تعداد میسر ہی نہ ہو کہ وہ قال کر سکیں تو صرف جہاد ہی ان کی نجات کے لیے کافی ہو جائے اور جائے گا۔ البتہ اگر اللہ کی تو فیق سے اس معاشرے سے response مل جائے اور معتد بہتعداد میں لوگ منظم بھی ہوجا کیں اور انہوں نے اپ او پراللہ کے دین کو نافذ بھی کر لیا ہو ۔ یہ بین کہ اپنے اوپڑا ہے گھر میں تو دین ہے نہیں اور باہر دین نافذ کرتے بھریں ۔ پھر انہوں نے کی ایک امیر کے ہاتھ پر بیعت سمع وطاعت اور بیعت جہاد کھر کی کر لی ہوا در ان کے دلول سے سوائے اللہ کی رضا اور آخرت کی فلاح کے ہر امنگ بھی کر لی ہوا در ان کے دلول سے سوائے اللہ کی رضا اور آخرت کی فلاح کے ہر امنگ کئی ہوتو اس وقت نظام باطل کے ساتھ جا کر انے اور قال کا مرحلہ آئے گا۔

اس ضمن میں میر بھی یادر ہے کہ نیت بالکل خالص ہونی جا ہے — اس مجموعہ کی میں مدیث میں ہم نے پڑھا تھا:

((إنَّمَا الْاَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ الْمُرِيِّ مَا نَوْى ' فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ

الی الله ورَسُولِه فهِ جُوتُهُ الی الله ورَسُولِه ، ومَنْ کَانَتُ هِجُوتُهُ لِدُنْیا یُصِیْهُ اَوِامْوَاَةِ یَنْکِحُها فَهِجُوتُهُ اللی مَا هَاجَوَ الیّهِ )) (متفقّ علیه) در بشک اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہاور ہر خص کو وہی طے گا جس کی اس نے نیت کی ہوگی۔ پس جس خص کی ہجرت اللہ اور اُس کے رسول کی طرف ہوئی و اس کی ہجرت اللہ اور اس کے رسول کی طرف ہوئی و اس کی ہجرت اللہ اور اس کے رسول ہی حساب میں شار ہوگی۔ اور جس کی ہجرت ہوئی دنیا کے حسول کے لیے تا کہ دنیا حاصل کر بے یا کسی عورت سے نکاح کی خاطر ہجرت کی تو اس کی ہجرت اس جیز کے لیے شار ہوگی جس کے لیے اس کی خاطر ہجرت کی تو اس کی ہجرت اس جیز کے لیے شار ہوگی جس کے لیے اس کے خاص کے نیے اس

اگریة قال مال نغیمت یا حکومت حاصل کرنے کے لیے ہے یا کسی قبیلے سے کوئی دشنی جلی آرئ ہے اور اب اس سے بدلہ لینے کی نیت سے جہاد میں شریک ہور ہے ہیں تو بی قال فی سبیل الدہیں' قال فی سبیل النفس ہے۔

## زبان کا کنٹرول: جنت کے حصول کی ضانت

کواپ قابو میں رکھواور جب بھی زبان کھولوتو حق اور کی کی بات کرو۔ یہ بات قرآن مجید میں بھی آئی ہے :﴿ یَا تَیْهَا الَّذِیْنَ اَمَنُوا اللّٰهَ وَقُوْلُواْ فَوْلًا سَدِیْدًا ﴾ مجید میں بھی آئی ہے :﴿ یَا تَیْهَا الَّذِیْنَ اَمَنُوا اتّقُوا اللّٰهَ وَقُولُواْ فَوْلًا سَدِیْدًا ﴾ (الاحزاب) ''اے اہلِ ایمان! اللّٰد کا تقوی اختیار کر داور بات کیا کر وسیدھی بچی'۔ اگر یہ دوکام ہوجا کیں بعن دل میں تقوی ہواور زبان پر کھمل کنٹرول ہوتو اس کا فائدہ یہ ہے کہ: ﴿ یَعْمُولُ لَکُمْ فَرُوْبُكُمْ ﴿ ﴾ ''اللّٰہ تمہارے سارے اعمال کردے گا اور تمہاری خطا کیں بخش دے گا'۔ ایک حدیث میں یہ الفاظ آئے ہیں:

((مَنْ يَتَكَفَّلُ لِى مَا بَيْنَ لَحْيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ أَتَكَفَّلُ لَهُ بِالْبَحَثَّةِ))(۱) ''جو تخض جھے اپنی زبان اور شرمگاہ کی ضانت دے دے تو میں اسے جنت کی ضانت دیتا ہوں ۔''

اس سوال کے جواب میں حضور مَا اَشْرَا كَي محبت اور شفقت ملاحظہ ہو۔ آ ك نے

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الزهد باب ما جاء في حفظ اللسان\_

 <sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ابواب المناقب باب مناقب معاذ بن جبل \_وسنن ابن ماجه المقامة باب فضائل خباب\_

، الله تعالی جمیں اس حدیث میں بیان کردہ حکمت اور بھلائی کی با توں پر سیح جذبے اور خطوص نیت کے ساتھ مل کرنے کی توفیق عطافر مائے ۔ آمین یارب العالمین! اور خلوص نیت کے ساتھ ممل کرنے کی توفیق عطافر مائے ۔ آمین یارب العالمین! اَقُولُ قَولِیُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللّٰہَ لِیُ وَلَکُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسُلِمِیْنَ وَالْمُسُلِمَاتِ ٥٥





حدیث (فرائض دینی کا جامع نضور)

۳۰مئی ۲۰۰۸ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونہ کے بعد:

اَعُوُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطِنِ الرَّجِيُمِ ــــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيُمِo

يَآتُهُا الَّذِيْنَ أَمَنُوَ الْمِنُوْ الْمِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِينَ آئْزَلَ مِنْ قَبْلُ ﴿ (النساء: ١٣١)

وَاقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ وَازْكَعُوا مَعَ الرَّكِعِيْنَ ﴿ (البقر ٥)

يَآيَّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا ارْكَعُوْا وَاسْجُدُوْا وَاعْبُدُوْا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِّوُنَ ۚ وَجَاهِدُوْا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهٖ ﴿ (الحج: ٧٨)

يَآتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا أَصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمُ لَعُلَّكُمُ اللهَ لَعَلَّكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْنَ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَّكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْمُ اللهُ لَعَلَيْنَ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلِيمُ اللهُ لَعْلَمُ اللهُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلِيمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَّهُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللهُ لَا لَهُ لَوْلَهُ اللّهُ لَا لِنِهُ اللّهُ لَعَلّاللّهُ لَعَلّاللهُ لَعَلّمُ اللهُ لَعَلّمُ اللهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَا لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَا لَعَلْمُ لَعَلّالُهُ لَا لَا لَهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا عَلَاللهُ لَا لَا لَا لِهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا عَلَيْلِهُ لَا لَا عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ لَا لَا لَا لَا لَا لَا عَلَيْكُمُ لَا لَا لَا عَلَيْلُولُولُولُولُولُولُ لَا لَا لَا عَلّالِهُ لَا لَا لَا عَلَيْلُولُولُولُولُولُولُولُولُ لَا لَا لَ

إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِاللهِ مُوالِهِمُ وَانْفُسِهِمُ فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مُؤْلَى اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُمُنْ اللهِ مُنْ اللْمُنْ الللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ الْ

اِنَّ اللهُ يُعِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَانَّهُمْ بُنْيَانٌ مَّرْصُوصُ وَ (الصف)

((إِنَّ اللَّهَ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلَا تُضَيِّعُوْهَا وَحَدَّ حُدُوْدًا فَلَا تَعْتَدُوْهَا وَحَرَّمَ اَشْيَاءَ فَلَا تَنْتَهِكُوْهَا ' وَسَكَتَ عَنْ اَشْيَاءَ رَحْمَةً لَّكُمْ غَيْرَ نِسْيَانٍ فَلَا تَبْحَثُوْا عَنْهَا)) (١)

سید ناابو تغلبہ حشنی جرتو م بن ناشر رہائی ہے روایت ہے کہ رسول الله مُنَائی ہِمُ ایا:

''اللہ تعالیٰ نے کچھ فرائض مقرر کر دیے ہیں انہیں ضائع مت کرو' اور اس نے کچھ چیز وں کو ترام قرار
کچھ حدود مقرر فرمائی ہیں ان سے تجاوز نہ کرو' اور اس نے کچھ چیز وں کو ترام قرار
دیا ہے ان کی حرمت پامال نہ کرو' اور اس نے تم پر شفقت فرماتے ہوئے بعض
چیز دن کے معلق عمد أسكوت فرمایا ہے لہٰذا ان کے متعلق تم کھود کریدمت کرو۔''
معزز سامعین کرام!

اربعین نووی کی حدیث نمبر ۱۳۰ ج ہمارے زیر مطالعہ ہے۔اس حدیث مبارکہ کے چار گلڑے ہیں اور یہ چاروں اہم ہیں کیکن ان میں سب سے پہلا زیادہ اہم ہیں کیکن ان میں سب سے پہلا زیادہ اہم ہے کا یعنی ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ پہلا حصہ باقی تین کے مقابلے میں اہم ترین ہے۔آگے بڑھنے سے پہلے ان کلڑوں/جملوں پرایک نظرڈ التے ہیں:

يهلا جمله: ((إنَّ اللَّهَ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلَا تُضَيِّعُوْهَا))''الله تعالى نے پچھ فرائض مقرر كرديے ہيں'انہيں ضائع مت كرو!''

دوسرا جمله: ((وَحَدَّ حُدُوْدًا فَلَا تَعْتَدُوْهَا))' 'اوراس نے پچھ صدودمقرر فرمائی ہیں' ان سے تجاوز نہ کرو!'

تیسراجملہ:((وَ حَوَّمَ اَشْیَاءَ فَلَا تَنْتَهِکُوْهَا))''اوراس نے کچھ چیزوں کوحرام قرار دیا ہے'ان کی حرمت یامال نہ کرو!''

چوتھا جملہ:((وَسَكَّتَ عَنْ اَشْيَاءَ رَخْمَةً لَّكُمْ غَيْرٌ نِسْيَانِ فَلَا تَبْحَثُواْ عَنْهَا))''اور أس نے تم پرشفقت فرماتے ہوئے بعض چیزوں کے متعلق عمداً سکوت فرمایا ہے کہذاان کے متعلق تم کھودکریدمت کرو!''

<sup>(</sup>١) رواه الدارقطني وغيره\_ حديث حسن!

#### آ خری تین جملوں کے مضامین کا جائزہ

اس ضمن میں بینوٹ کر لیجے کہ بعد والے تین جملوں کے مضامین کی احادیث اس سے پہلے بھی ہم پڑھ چکے ہیں' چنانچدار بعین کی حدیث و کے الفاظ ملاحظہ ہوں۔سیدنا ابو ہر رہے عبدالرحمٰن بن صخر وہا ہیں کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللد مُنَافِیْدُا کو فر ماتے ہوں کہ میں نے رسول اللد مُنَافِیْدُا کو فر ماتے ہوں کہ میں ا

((مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَبِبُوْهُ، وَمَا اَمَرْتُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوْا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ، فَإِنَّمَا اَهُ لَكُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا السَّطَعْتُمُ، فَإِنَّمَا اَهُ لَكَ اللَّهِ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مُسَائِلِهِمْ وَالْحِيلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيَانِهِمْ))(() أَهْلَكَ اللَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مُسَائِلِهِمْ وَالْحَيْمِ وَلَ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلِهُ اللَّهُ اللْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَّهُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الللَّهُ الللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُلُولُولُومُ الللَّهُ الْمُلْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُلْمُلُولُومُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلِمُ الْمُؤْمِنُ الْم

اس حدیث میں وہی بات آ رہی ہے جو زیر مطالعہ حدیث کے چوتھے جملے میں بیان ہوئی ہے کہ جن چیزوں کے بارے میں اللہ اور اس کے رسول مُلَّاثِیْنِمُ نے سکوت اختیار فر مایا ہے' تمہارے لیے بھی یہی بہتر ہے کہ ان چیزوں میں سکوت اختیار کرواور ان کی کھودکرید میں نہ پڑو۔

((إنَّ الْحَلَالَ بَيِّنٌ وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ وَبَيْنَهُمَا أُمُوْرٌ مُشْتَبِهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَيْلُمُهُنَّ كَيْنُو الْمَعْبُوا الْمَعْرُولُ لِينِهِ وَعِرْضِهِ وَمَنْ كَيْنُو مِّنْ النَّابُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبُوا لِينِهِ وَعِرْضِهِ وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ كَالرَّاعِي يَرْعلى حَوْلَ الْحِملي يُوشِكُ انْ يَرْتَعَ فِيْهِ اللَّهِ مَحَادِمُهُ اللَّهِ عَمَى اللَّهِ مَحَادِمُهُ اللَّهُ وَإِنَّ فِي اللَّهِ مَحَادِمُهُ اللَّهِ مَحَادِمُهُ اللَّهِ وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتُ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلَّةً وَإِذَا فَسَدَتْ وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلْحَتُ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلَّةً وَإِذَا فَسَدَتْ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب الاقتداء بسنن رسول الله تَطَيَّد وصحيح مسلم كتاب الفضائل باب توقيره وترك اكثار سؤاله ..... واللفظ له

فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ \* آلَا وَهِيَ الْقَلْبُ)) (١)

'' حلال چیز دل کا تھم بالکل واضح ہے اور حرام چیز ول کا تھم بھی واضح ہے' ان دونول (حلال وحرام) کے درمیان کچھ امور متشابہ ہیں جن کی حلت وحرمت کو اکثر لوگ نہیں جانے ۔ پس جوشھ اس قتم کی غیر واضح اشیاء سے نج گیااس نے اپنے دین اور عزت کو بچالیا' اور جوشھ اس قتم کے امور کو اختیار کرنے گھ وہ حرام میں جا پڑے گا' جیسا کہ کوئی چروا ہامخصوص چراگاہ کے آس پاس جانوروں کو چرائے تو ہوسکتا ہے کہ جانور چراگاہ میں جا پنجیس ۔ خردار! ہر بادشاہ کی ایک چراگاہ موتی ہے اور اللہ تعالی کی چراگاہ سے مراداس کی حرام کردہ اشیاء ہیں۔ چراگاہ ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی چراگاہ سے مراداس کی حرام کردہ اشیاء ہیں۔ خبردار! جسم میں گوشت کا ایک گڑا ہے' آگر وہ درست ہوتو ساراجسم درست رہتا ہے اور اگر وہ خراب ہوجا تا ہے ۔ خبردار! وہ گوشت کا کھڑا

#### حدوداللہ کے قریب جانے کی ممانعت

الغرض زیر مطالعہ حدیث کے آخری تین جملوں سے ملی جلی احادیث اس سے پہلے بھی ہم پڑھ چکے ہیں۔ اس بارے میں صرف ایک بات نوٹ کر لیجے کہ یہاں فرمایا: ((وَحَدَّ حُدُوْدًا فَلَا تَعْتَدُوْهَا)) '' کہ اللہ نے کچھ حدود مقرر کی ہیں تو ان سے تجاوز نہ کرو''۔ جبکہ قرآن مجید میں ان حدود اللہ کے بارے میں فکلا تعْتَدُوْهَا کے بارے میں فکلا تعْدُوْهَا کے بارے میں فکلا تعْدَدُوْهَا کے بارے میں فکلا تعْدُوْهَا کے بارے میں فکلا تعْدُونَا کے بارے میں فکلا تعْدُونِها کے بارے میں فکلا تعْدُونِها کے بارے میں فکلا تعْدُونِها کے بارے میں ان کے قریب بھی مت جاو''۔ ایک تو یہ کہ آپ نے ان حدود کو کراس کر لیا اور ان سے تجاوز کر گئے ۔ یہ تو گویا معاملہ بہت ہی آگ برے بڑھ گیا جبکہ ایک میں ہے کہ آپ نسیان یا معصیت میں اس کے قریب بھی کے ہیں۔ قریب بھی جانے کے بعد پھروہی اندیشہ ہے کہ ہمیں آپ با قاعدہ حرام کے اندر ملوث نہ موجا کیں تو اس لیے فرمایا کہ ﴿فَلَا تَقُوبُونُهَا ﴿ ان کے قریب بھی نہ پھی نہ پھی کے بعد پھروہی اندیشہ ہے کہ ہمیں آپ با قاعدہ حرام کے اندر ملوث نہ ہوجا کیں تو اس لیے فرمایا کہ ﴿فَلَا تَقُوبُونُهَا ﴿ ان کے قریب بھی نہ پھیکو۔

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الايمان باب فقل من استبرأ لدينه \_وصحيح مسلم كتاب المساقاة باب اخذ الحلال وترك الشبهات\_

آپ کے علم میں ہے کہ یہی لفظ قرآن میں زنا کے بارے میں بھی آیا ہے: ﴿ وَ لَا اللّهِ نَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

﴿ إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ عَلَى ابْنِ آهَمَ حَظَّهُ مِنَ الزِّنَا أَدُرَكَ ذَٰلِكَ لَا مَحَالَةَ، فَزِنَا الْعَيْنَيْنِ النَّظُرُ، وَزِنَا اللِّسَانِ النَّطُقُ، وَالنَّفُسُ تَمَنَّى وَتَشْتَهِى، وَالْفَرْجُ يُصَدِّقُ ذَٰلِكَ أَوْ يُكَذِّبُهُ)) (١)

'' بے شک اللہ تعالی نے ابن آ دم پر زنا ہے اُس کا حصہ لکھ دیا جے وہ ضرور حاصل کرے گا۔ آئکھوں کا زنا ویکھنا ہے' اور زبان کا زنابات چیت ہے' اور ول تمنا اور خواہش کرتا ہے' اور شرمگاہ اس کی تصدیق یا تکذیب کرتی ہے۔''

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب القدر باب قدر على ابن ادم حظه من الزنا وغيره

و اربعین نَوَوی کم محرور 620 محرور خطابات بمع

فلال چیز لے آئیں توان سے پردے کے پیچھے سے بات کرنے کے حوالے سے تھم دیا گیا کدا ہے نبی کی بیو یو! ﴿ فَلَا تَنْخُصَعْنَ بِالْقَوْلِ ﴾ (آیت ۳۲)'' گفتگو میں اپنی آواز میں لوچ مت بیدا کرو''۔الغرض نسوانی آواز کا سننا گویا کا نوں کا زنا ہے۔ ہاتھ کا زنا کمس اور چھونا ہے اور اس کے بعد ظاہر بات ہے کہ شرمگا ہیں پھراس ممل کی تھیل کرتی ہیں جے عرف ِ عام میں ہم'' زنا'' سے تعبیر کرتے ہیں۔

## دین کے جملہ فرائض اورا وامر ونواہی پرایک نظر

بہرحال زیرمطالعہ حدیث میں بیان کروہ آخری تین چیزیں ماقبل احادیث میں بھی آئی ہیں البذا میں ان کے بجائے زیرمطالعہ حدیث کے پہلے جملے پرزیادہ زور دینا چاہتا ہوں۔ وہ بیہ کے فرائض کون سے ہیں جواللہ نے ہمارے اوپرلازم اور واجب کر دیے ہیں۔ خلا ہر ہے ان کی فہرست بنائی جائے تو وہ بہت طویل ہوجائے گئ بایں طور کہ جہاں بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس شے کی بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس شے کی فرضیت کا اعلان ہے۔ اس خمن میں چند آیات ابتدا میں میں نے آپ کوسنائی ہیں۔ ان قرضیت کا اعلان ہے۔ اس خمن میں چند آیات ابتدا میں میں نے آپ کوسنائی ہیں۔ ان آیات کی تفصیل میں جائے بغیران کا متن اور ترجہ میں آپ کے سامنے بیان کرتا ہوں تا کہ آپ کومعلوم ہو سکے کہ فرائض کی لسٹ کتنی کمبی ہے۔

ایمان کے حوالے سے میم ہوا: ﴿ يَالَيُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الْمِنُوْ الْمِالُوْ اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (النساء: ١٣٦) '' اے ایمان کے دعوے دارد! ایمان لاو الله پراوراس کے رسول پر جیسا کداس کاحق ہے )' ۔ پیمرآپ کومعلوم ہے کدارکانِ اسلام میں سے دولیعنی نماز اورزکو ہ کا تو بار بارقرآن مجید میں ذکرآ تا ہے مثلاً سورۃ البقرۃ میں فرمایا: ﴿ وَاَقِیْمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّکُوةَ وَازْکَعُوْا مَعَ الرَّاکِعِیْنَ ﴿ ) ''اورنماز قائم کرداورزکوۃ ادا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّکُوةَ وَازْکَعُوْا مَعَ الرَّاکِعِیْنَ ﴿ ) ''اورنماز قائم کرداورزکوۃ ادا کرواوررکوع کر درکوع کر نے والوں کے ساتھ' ۔ پھرنمازِ جمعہ کاخصوصی ذکر بھی کیا گیا ہے : ﴿ يَالَيُهُو وَ ذَرُوا الْبُنِعَ اللهِ إِذَا نُوْدِی لِلصَّلُوةِ مِنْ یَوْمِ الْمُحْمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَی ذِکُو اللّٰهِ وَذَرُوا الْبُنِعَ الْالْمَالُونَ وَ اللّٰهِ وَذَرُوا الْبُنِعَ الْمَالُونَ وَ اللّٰهِ وَالْمِولِيْنَ الْمُنْوَا وَلَا الْبُنِعَ اللّٰهِ وَذَرُوا الْبُنِعَ اللّٰهِ وَذَرُوا الْبُنِعَ الْوَالِيْدُونَ الْبُلُونَ وَالْبُلْوَالَوْلِيَالِيْدُوا الْبُنِونَ الْمُعَلِّقَ وَالْمِنْ الْمَالُولُونَا وَالْمِنْ الْمُؤْلِقَالُونَا وَالْمَالُونَا وَلَا الْمُنْ الْمُنْوَالِيْنَا وَالْمَالِمَالُولُونَا وَلَالِيَالِولَا وَلَالِمَالُوالِيَّالِيَا وَلَالِمَالِيَّا وَلَالِيَا وَلَالِيَا الْمَالِيَا وَلَالْمَالِيَّالِمِیْ الْمَالْمَالِیْ وَالْمِیْ الْمَلْمَالَیْ وَالْمِیْرِیْ الْمُولِیْلِیْ وَالْمِیْ الْمِیْرِیْلِیْ الْمِیْرِیْنِیْ الْمَالِیْ وَالْمِیْرِیْنِ الْمُنْ الْمُولِيَامِیْ الْمِیْرِیْنِ الْمُیْرِیْلِیْ الْمُیْرِیْنِ الْمُیْرِیْنِ الْمُیْرِیْنِ الْمُیْرِیْنِ الْمُیْرِیْنِ الْمُیْرِیْنِ الْمُیْرِیْقِیْرِیْنِ الْمُیْرِیْنِ الْمُیْرِیْنِ الْمُیْرِیْرِیْرِیْنِیْرِیْرُونِ الْمُیْرِیْرُونِ الْمُیْرِیْرُولِیْرِیْرِیْرِیْرِیْرُو

و اربعین نَوَوی کریسی در 621 کار میں خطابات جمد کھی لیے جعہ کے دن تو لیکواللہ کے ذکر کی طرف اور کا روبار چھوڑ دو''۔ روزے کے بارے مِين مَايا: ﴿ شَهُو كُومَ ضَانَ الَّذِي أَنُولَ فِيْهِ الْقُوْانُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّناتٍ مِّنَ الْهُداى وَالْفُرُقَانِ ۚ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (البقرة: ١٥٨) " رمضان كامهينه وه ہے جس میں قرآن نازل کیا گیا لوگوں کے لیے ہدایت بنا کراور ہدایت اور حق و باطل کے درمیان امتیاز کی روش دلیلوں کے ساتھ ٰ پس جو کوئی بھی تم میں ہے اس مہینے کو یائے اس پرلازم ہے کہوہ اس کے روزے رکھے'۔ آ گے مریض اور مسافر کے لیے رعایت بیان کر دی گئی کہ وہ بعد ازاں روزے رکھ کر گنتی پوری کر لیں۔ حج کے بارے میں فرمايا: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْمَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ اِلَيْهِ سَبِيْلًا \* وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعُلَمِيْنَ۞﴾ (البقرة)''اورالله كاحق ہےلوگوں پر كہوہ حج كريں اُس كے گھر کا' جوبھی استطاعت رکھتا ہواس کے سفر کی' اورجس نے کفر کیا تو (وہ جان لے کہ ) اللہ بے نیاز ہے تمام جہان والوں ہے''۔ یعنی اگر کوئی سفر کی استطاعت رکھنے کے باوجود حج نہیں کرتا تو گویاوہ کفر کا مرتکب ہور ہاہےاوراللہ تعالیٰ کوایسے خص کی کوئی پر وانہیں ہے۔ ای طرح اسلام کے بارے میں فرمایا: ﴿ فَلَهُ ٱسْلِمُوْا اللَّهِ وَبَشِّو الْمُخْيِتِيْنَ ﴿ ﴾ (الحبر) ''لیسا أی کے سامنے سرتسلیم خم کر دواور (اے نبی مُنَافِیْزُم) بشارت دے دیجیے ان كوجوايخ آپكوجهكا ديتے ہيں (الله كے سامنے) "سورة البقرة ميں فر مايا: ﴿ إِنَّا يَتُهَا الَّذِينَ امَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَآفَّةً ﴾ (آيت ٢٠٨) "اسايان والو! اسلام من داخل ہو جاؤ پورے کے پورے''۔ یعنی جز وی نہیں بلکہ پورے کا پورا اسلام اپنے ادپر نافذكرو\_اى طرح اطاعت كے حوالے سے فرمایا: ﴿ يَهَا يَتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوٓ الْمِلْعُوا اللَّهَ وَ ٱطِينُعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ عَ ﴾ (النساء: ٩٥) ' 'اسامان والو! اطاعت کر داللّٰہ کی اوراطاعت کرو( اُس کے )رسول کی اوراُن کی جوتم میں سےصاحب امر ہول ۔'' تَقُولُ كَحُوالِ عَسِ فَرَمَا بِإِنْ الْمَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى مُعَلِّم اللَّهِ عَقَّ تُقْتِم ﴾ (آل عمران:٣٠) ''اے اہلِ ایمان!اللہ کا تقویل اختیار کرو جتنا کہ اس کے تقویل کا حق

و اربعین نؤوی کری کرد (622 کرد کرد خطابات جمعہ کری

ے'۔ اللہ کی عبادت کے حوالے سے جم ہوا: ﴿ فَابْتَغُواْ عِنْدَ اللهِ الرِّزْقَ وَاغْبُدُوهُ وَاللّٰهُ كُرُوْا لَهُ ﴾ (العنكبوت:١٧) ''لِي تم الله بى كے پاس رزق كے طالب بنواور اس كى عبادت كرواوراى كاشكراداكرو'۔ اس سورة ميں آگے جم ہوا: ﴿ يَعِبَدِيَ اللّٰهِ يُنَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ يَعْبُدُونِ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِلْ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ

سورة المائدة بين فرمايا گيا: ﴿ يَالَيُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْا كُونُوْا قَوْمِيْنَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسْطِ ﴿ اللّهِ كَا اللهِ كَا اللهِ اللّهِ عَلَى كَا اللهِ اللهُ الله

سورۃ الحج کی آخری سے پہلی آیت بہت جامع ہے اور اس میں جارا دکام جمع کر دیے گئے ہیں: ﴿ یَانَیُّهَا الَّذِیْنَ الْمَنُوا الْرَحَعُوْا وَاسْجُدُوْا وَاغْبُدُوْا رَبَّکُمْ وَافْعَلُوا الْمُحَدُوْا وَاغْبُدُوْا رَبَّکُمْ وَافْعَلُوا الْمُحَدُوْ الْمَانُوا الْرَحَعُوا وَاسْجُدُوْا وَاغْبُدُوْا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْمُحَدُونَ کَا مَانُوا کَمْ مَانُوا کَمْ فَالِ بِاوَا 'اس طرح سورہ آلِ جاو' اور ایخ رب کی بندگی کرو' اور نیک کام کروتا کہتم فلاح پاوّا' 'اس طرح سورہ آلِ جاو' اور ایک کام کروتا کہتم فلاح پاوّا' 'اس طرح سورہ آلِ عَمُوا عمران کی آخری آیت میں بھی جار احکام بیان ہوئے ہیں: ﴿ یَانَیْهُ الَّذِیْنَ الْمَنُوا

و اربعین نووی کمی در 623 ی در خطابات جمد کری

اصْبِرُوْا وَصَابِرُوْا وَرَابِطُوْا ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ﴿ ﴾ ' اے اہلِ ایمان! صبر کر واور صبر میں اپنے دشمنوں سے بڑھ جاؤ اور آپس میں مربوط رہوا ور اللہ کا تقویٰ اختیار کیے رکھوتا کہ تم فلاح یاؤ۔''

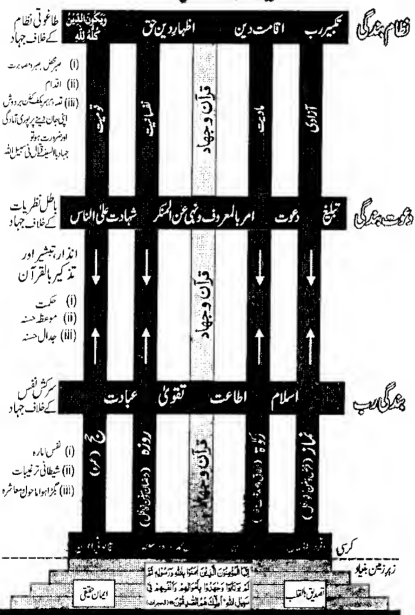
## دین کے جملہ فرائض میں باہمی ربط و تناسب

میں نے '' مشتے نمونہ از خروار ہے ' کے طور پر آپ کے سامنے بہتمام اوامر ونواہی بیان کیے ہیں۔ ان کے بارے میں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان میں باہمی ربط کیا ہے؟ اورکون کی چیز بنیا دی اہمیت کی حامل ہے اورکون کی چیز ثانوی حیثیت رکھتی ہے؟ اس کا جاننا بہت ضروری ہے' اس لیے کہ اگر ان فرائض میں درجہ بندی کا خیال نہ رکھا جائے توع ''گر حفظ مراتب نہ کنی زند بقی'' کے مصداق بیہ بات انسان کی ہر بادی کا باعث بن سکتی ہے۔ ہوسکتا ہے ایک شے جو آپ سے مُن بحر مطلوب ہے' وہ تو آپ ایک تولید کر کے فارغ ہو جا کیں اور جو تو لہ بحر مقصود تھی اس کے او پر آپ ایک من کا ڈھر لگا دیں۔ یہ نسبت و تناسب کا اُلٹ ہو جا نا بھی انسان کی تباہی و ہر بادی' ناکا می اور آ خرت کے خسران پر منتج ہوسکتا ہے۔

اس نبت و تناسب کو سیحفے کے لیے میں آپ کے سامنے ایک عمارت کا نقشہ رکھتا ہوں ۔ ایک مرتبہ جمعہ میں خطاب کرتے ہوئے اچا نک وہ نقشہ اللہ تعالیٰ نے میر بے ذہن میں ڈال دیا۔ یہ کوئی تمیں پنیتیس سال پرانی بات ہے کیکن اس کے بعد جہاں بھی میں نے وہ نقشہ بیان کیا ہے تو اس ہے بہت سے لوگوں کو انشراح حاصل ہوا ہے۔ یہ واقعتا ایسے ہی ہے کہ ایک آ دی کی بینائی کمزور ہوگئ ہے وہ ٹھیک طور پر دکھ نہیں یا تا ایکن جب اسے عینک لگ جاتی ہے تو اسے ایسے محسوس ہوتا ہے کہ جیسے دوشنی حاصل ہوگئی اور جو چیزیں پہلے دھند کی نظر آ رہی تھیں اب وہ صاف نظر آ نے لگ جاتی ہیں۔ اسی طریقے سے دین کے جملہ فرائض میں نبیت و تناسب کو سیحفے کے لیے یہ نقشہ ذہن میں طریقے سے دین کے جملہ فرائض میں نبیت و تناسب کو سیحفے کے لیے یہ نقشہ ذہن میں رکھنا بہت ضروری ہے۔



AFEHILING



آ پایک تین منزله عمارت کا تصورا پنے ذہن میں قائم کریں جس کی پہلی منزل پر صرف چارستون کھڑے ہیں۔ ستونوں کے علاوہ نہ کوئی و بواریں ہیں اور نہ کوئی کمرے وغیرہ ہیں۔ آج کل کے رواج کے مطابق گویا پار کنگ لاٹ کے طور پر وہ جگہ چھوڑ دی گئی۔ البتہ اس پہلی منزل کے نیچے ایک بنیاو ہے اور ان بنیاووں پر یہ چاروں ستون کھڑے ہیں۔ پھران بنیاووں کے بھی دو جھے ہیں ایک حصہ وہ ہے جونظر آرہا ہے اور وہ سطح زمین سے اوپر ہوتا ہے جھے آپ پلنتھ (plinth) اور کری بھی کہہ وسیتے ہیں۔ یہ مسلح زمین سے اوپر ہوتا ہے جوزیر زمین ہے اور نظر نہیں آتی۔ ظاہر بات ہے کہ عمارت کی مضبوطی کا سارا وارو مداراس پر ہے۔ جستی اونچی عمارت آپ نے بنانی ہے اس کی فاؤنڈیشن اتن ہی گہری ہونی جا ہے۔

ان بنیا ووں پر چارستون بیں اور پھران چارستونوں کے اوپر پہلی حجت آگئ۔
اب اس کے اوپر تعمیر (construction) کی وجہ سے ستون نظر نہیں آئیں گے لیکن ستون اوپر چڑھتے رہیں گے اوران ستونوں پر ہی ووسری حجت بھی آئے گی۔ آج کل انجینئر نگ کا اصول یہی ہے کہ بلڈنگ کا سارا سٹر کچرستونوں پر استوار ہوتا ہے۔ باتی دیواروں کو بڑی آسانی سے إوهراُ دھر کیا جاسکتا ہے اوراس سے حجت پر کوئی فرق واقع نہیں ہوتا'اس لیے کہ حجت کا ساراوزن تو ستونوں پر ہے'نہ کہ دیواروں پر۔اب ان ستونوں پر ووسری حجت کا ساراوزن تو ستونوں اوپر جائیں گے اور تیسری حجت بھی انہی ستونوں بر ووسری حجت بھی انہی ہی اور اس کے اور تیسری حجت بھی انہی ہی آ جائے گی ۔ غور کیجے کہ چارہی ستون اوپر جائیں گے اوپر تین چینیں ہیں اور ظاہر بات ہے کہ ینچے بنیاد (foundation) بھی ہے۔

#### دین کی بنیاد:ایماناوراسلام!

اس سەمنزلد عمارت كے نقشہ كو ذہن ميں ركھے۔ ميں يہال درميان سے شروع كروں گا۔ ديھے اسلام تو گويا نقطه آغاز ہے۔ اسلام كے بارے ميں ہم يہالفاظ پڑھ چكے ہيں: ((يُنبَى الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسِ .....))كەاسلام كى عمارت يا چَى ستونول پر قائم ہے۔ ان ميں سے پہلا اِفْرَارٌ بِاللِّسَان ہے جو پلنتھ ليول ہے۔ ظاہر ہے كہ جب آ ب نے اقرار كيا اور كہا: اَشْهَدُ اَنْ لَا إِللَّهُ اِللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَوِيْكَ لَهُ وَاَشْهَدُ اَنَّ

و اربعین نؤوی کی دو 626 کی دو 626 کی دو کا است به می الله که می می کا که بی دو که می کا که می که کا دو که می کا بنیاد کا وہ حصہ ہے جولوگوں کو نظر آتا ہے۔ لیکن ایک ہے ایمان یعنی تصدیق بالقلب کی بنیاد کا وہ حصہ ہے جولوگوں کو نظر آتا ہے۔ لیکن ایک ہے ایمان یعنی تصدیق بالقلب اور بیدر حقیقت اصل بنیاد ہے جو نظر نہیں آتی ۔ دل میں ایمان ہے یانہیں ہمیں نظر نہیں آتی ۔ است کا میں ایمان ہے یانہیں ہمیں نظر نہیں آتی ۔ دل میں ایمان ہے یانہیں ہمیں نظر نہیں الله حبّ آتا کی نامی ایمان وہی ہے۔ سورة الحجرات آیت کے میں فرمایا: ﴿ وَلَٰكِنَّ اللّٰهُ حَبّ اللّٰهِ حَبّ اللّٰهِ کُمُ الْاِیْمَانَ وَدُورَ اللّٰهُ مَیْ وَلُورِ اللّٰهِ کَمَان کو بہت محبوب بنا دیا ہے اور اسے تمہارے دلوں کے اندر کھبا دیا ہے ' ۔ اور پھر آگ آیت ایم میں بدوؤں کے بارے میں فرمایا: ﴿ فَالْتِ بِکُمْ اللّٰ اللّٰهِ مَانٌ فِی قُلُورِ بِکُمْ اللّٰ اللّٰہُ مَان وَ لَکِنْ فَوْلُو آ اَسْلَمُنَاوَلَمَا یَدُخُلِ الْاِیْمَانُ فِی قُلُورِ بِکُمْ ﴿ کَان کِی مَالِی اللّٰہِ کُمْ ایمان کے ہو ہم ایمان لے آتے ہیں۔ (اے بی مُنافِیْ اللّٰ اللّٰہِ مَان فِی قُلُورِ اللّٰہُ کُمْ ایمان لے ہو ہیں اور ایمان ایمی نہیں لائے ہو بلکہ تم یوں کہوکہ ہم مسلمان (اطاعت گزار) ہو گئے ہیں اور ایمان ایمی نہیں دول میں داخل نہیں ہوا۔ "

## دین کے جارستون: نماز'روز ہ'جج اورز کو ۃ

یوں مجھنے کہ ہم پنچے ہے اوپر کی طرف چل رہے ہیں۔اصل بنیاد ہے ایمانِ قلبی' یعنی یقین والا ایمان اوراس کے بعد پلنھ کی حیثیت رکھتا ہے زبان سے گوائی دینا۔اس کے اوپر چارستون چارعبادات ہیں: نماز' روزہ' جج اور زکو قراس حوالے سے ہم یہ حدیث پڑھ چکے ہیں:

(﴿ بِنِي الْإِسْلَامُ عَلَى حَمْسٍ : شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله الله وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيْنَاءِ النَّرِيَاةِ وَحَبِّ الْبَيْتِ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ ) (() (اسلام كى بنياد پانچ چيزوں پرركھى گئ ہے : گوائى دينا كدالله تعالىٰ كے سواكوئى معبود برحق نبيں اور محمد (مَنَّ الله تعالىٰ كرسول بين نماز قائم كرنا وَلَوْ قاوا كرنا بيت الله كا هج كرنا اور مضان المبارك كروز كركھنا ."

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب الایمان باب بنی الاسلام علی خمس وصحیح مسلم کتاب الایمان باب بیان ارکان الاسلام

#### دین کی پہلی حصت اور اس کی چارا صطلاحات

دین کے ان حیارستون پراوپر کی تینوں چھتوں کا وزن ہے ۔ پہلی حیبت کے بارے میں آ ب اچھی طرح نوٹ کرلیں کہ اس کے لیے جیارا صطلاحات ہیں ۔

ال السلام: اسلام کے معنی ہیں: سرتسلیم تم کردینا 'ہتھیارڈال دینا (to surrender)۔ اس کے حوالے ہے ہم تفصیلی گفتگو کر چکے ہیں۔ گویاا کیسلڑائی ہور ہی تھی اس میں آپ نے ہارتسلیم کرتے ہوئے ہتھیارڈال دیئے سرتسلیم تم کردیا۔

**٧) لطاعت**: بید دسری اصطلاح ہے۔اطاعت بیہ ہے کہ اپنی دلی مرضی اورخوش کے ساتھ اللہ اور رسول مَنْ ﷺ کا کہنا ماننا۔ ایک ہے مجبوری سے ماننا'اسلام تو وہ بھی شار ہو جائے گا ادراس ہے بھی جان د مال کو تحفظ حاصل ہو جائے گا' لیکن پیاطاعت شارنہیں ہوگی ۔جیسے اپنی جان بچانے کے لیے کسی کا اسلام کا اعلان کر دینا۔حضرت اسامہ ڈاٹٹیزا کے ساتھ بالفعل ایبا واقعہ پیش آیا تھا۔ایک جنگ میں حضرت اُسامیٌ کا ایک مشرک ہے دو بدومقابلہ ہوا۔مشرک نے جب دیکھا کہ میری تو اب بس ہوگئ ہےاوراب میں پچھ نهيں كرسكتا تواس نے فوراً ہے كلمہ بڑھ ديا: ٱشْهَدُ أَنْ لَا إِلَاهَ إِلاَّ اللَّهُ وَٱشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا وَمُسُولُ اللَّهِ لِيكِن حضرت اسامة نے استِقْلَ كرديا۔رسول اللّهَ تَأْتُيْتُمُ كُو جب اس کا پتا چلاتو آ ہے نے بخت ناراضگی کا ظہار فرمایا۔حضرت اسامہ نے وضاحت پیش کی كه حضور! أس نے تو جان بچانے كے ليے كلمہ پڑھا تھا۔اس پر آپ مُلْ اَلْتُمْ اِلْمِ فَاللَّهِ اِلْمِا اِلْكِيا تم نے اس کا دل چیر کر د کھے لیا تھا؟۔۔ اگر چہ اُس نے جان بچانے کے لیے ہی کلمہ ً شہادت پڑھا ہو'لیکن ہمیں تھم یہی ہے کہ کس کے کلمہ پڑھ لینے کے بعداس پرتمہاری تلوار نہیں چلنی چاہیے اس لیے کے کلمہ بہت بڑی ڈھال ہے۔لیکن اطاعت کامفہوم یہ ہے کہ دلی آ مادگی کے ساتھ اللہ اور اس کے رسول مُنگافیا کی فر ما نبر داری کرنا۔اطاعت کے بارے مين قرآن مجيد مين متعدد بارية عم آيا ہے: ﴿ أَطِيْعُوا اللَّهُ وَأَطِيْعُوا الرَّسُولَ ﴾ ليكن سورة النساء میں اللہ اور رسول کے ساتھ اُولِی الْاَمْرِ مِنْکُمْ کوبھی شامل کیا گیا ہے۔ ۳) نقوی : تیسری اصطلاح ہے۔ یعنی پوری زندگی احتیاط کے ساتھ ادر پھونک بھونک

عبادت: دین کی پہلی حیمت کے حوالے سے اب تک تین چیزیں بیان ہوئی ہیں: (۱) اسلام یعنی سرنڈ رکرنا' (۲) اطاعت یعنی دلی آ مادگی ہے اللہ اور رسول کا حکم ماننا' اور (٣) تقویٰ یعنی پُوری احتیاط محوظ رکھنا کہ کہیں قدم حدود اللہ ہے تجاوز نہ کر جائیں ۔ بلکہ احتیاط کا تقاضا سے سے کہ کچھ فاصلے پر رہیں اور اس کے قریب بھی نہ جا کیں۔اب ان سب کوجع کریں تو ایک لفظ بنتا ہے: عبادت! اللہ کی محبت کے جذبہ سے سرشار ہوکر ہمہ تن' ہمہ وقت' ہمہ وجوہ اللہ کی بندگی اور اطاعت کرنا عبادت ہے۔ درحقیقت یہ بہلی حبیت کے لیے حار اصطلاحات ہیں اور یہ چاروں بہت قریب قریب ہیں کیکن ان چاروں اصطلاحات کوالگ الگ ذہن میں رکھئے'اس لیے کہ قر آن مجید کے مضامین اور اس کی حکمتوں کو سیجھنے اور جاننے کے لیے ان سے واقفیت حاصل کرنا بہت ضروری ہے۔ عبادت کے حوالے سے میں تفصیل سے گفتگو کر چکا ہوں کہ عبادت کے لیے پیہ عبادات ( تعنی نماز'روز ہ'ج ' ز کو ۃ ) فرض کر دی گئی ہیں ۔افسوس کی بات پیہے کہ اکثر و بیشتر لوگ صرف ان عبادات کو ہی عبادت سمجھ بیٹھے ہیں۔ حالا نکہ عبادت تو سیہ ہے کہ ہمیتن' ہمہ وقت 'ہمہ وجوہ اللہ کی اطاعت اس کی محبت کے جذیبے سے سرشار ہوکر کرنا ۔ کیا آپ ۲۴ گھنے نماز پڑھتے ہیں؟ کیا آپ روزانہ روز ہ رکھتے ہیں؟ ظاہر بات ہے کہ پیہ چاروں تو عبادات ہیں 'جوشامیانے کے چار بانسوں کی مانند ہیں' جبکہ عبادت گویا اصل شامیانہہے۔

#### دین کی دوسری حبیت اوراس کی حیاراصطلاحات

جیسے میں نے نقشہ میں آپ کو بتایا کہ دین کی عمارت میں چارستون ہیں اوران ستونوں کے اوپر پہلی حجبت بھی ہے اور پھر انہی کے اوپر دوسری حجبت بھی پڑی ہوئی ہے۔ جیسے پہلی حجبت کے لیے چاراصطلاحات تھیں ای طرح اس دوسری حجبت کے لیے بھی چارالفاظ/اصطلاحات نوٹ کر لیجے۔

1) تبليغ: يعني الله كي دين اور الله كي كتاب كي تبليغ - نبي اكرم مُثَالِينَا أكومَكم ديا كيا: ﴿ يِنَا يَتُهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ ﴾ (المائدة:٦٨) [اك رسول (مَثَاثِیَّامٌ) بہنچاد ہجے جو بچھنازل کیا گیا ہے آپ کی طرف آپ کے رب کی جانب ہے''۔اس میں کوئی تمتمان نہیں کرنا ہےاور نہاس ضمن میں خود سے کوئی فیصلہ کرنا ہے کہ اس بات کو بہنچا دوں اوریہ نہ بہنچاؤں' بلکہ تمام کا تمام پہنچانا آپ پر فرض ہے۔حضور طرف ے آپئَاتُٰئِمَ پُرعتاب ہوا ہے۔مثلًا:﴿ يَكَايَتُهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا اَحَلَّ اللَّهُ لَكَ الله التحريم: ١) "ا عنى (مَلَا لَيْكِمْ) آب كيول حرام همرار بيس (اين اوپر) وہ شے جواللہ نے آپ کے لیے حلال کی ہے؟''ای طریح سور مُعبس کی ابتدائی آیات کا معاملہ ہے جن میں الله تعالى نے فرمایا: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّى ۞ أَنْ جَآءَ أَ الْأَعْمَى ۞ .....﴾\_حضورا كرم مَلَىٰ تَنْتُمْ نِے خود فر ما يا كه بير آيات عبدالله بن أمّ مكتوم راتين كے بارے میں اُرّی ہیں ---حضرت عبداللہ بن اُم مکتوم طافیٰ نابینا صحابی تھے ۔ایک دن وہ حضورا کرم مَلَا نَیْزَا کے یاس اُس وقت آئے جب قریش کے بڑے بڑے سردار آپ مَلَا نَیْزَا کے پاس بیٹھے ہوئے تھے اورآٹ انہیں تبلیغ کررہے تھے۔حضور اکرم مُنَافِیِّم اپنی ذاتی منفعت کے لیے تو بچھنہیں کر رہے تھے' بلکہ آپ تو مسلمانوں ہی کی بھلائی کے لیے یہ سب کررہے تھے کہ اگر یہ بڑے سردار ایمان لے آئیں تو اس وقت جو غریب مسلمان بیجارے ستائے جارہے ہیں'ان کو پچھ نہ کچھ ریلیف مل جائے گا۔ جیسے حضرت عمر اور حضرت حزہ و الله اسلام میں داخل ہوئے تو بہت سے مسلمانوں کو بہت کچھ ریلیف ملا

وی اربعین مؤوی کم حرب (630 می حرب خطابت جمعی الله الله بین مقانتو وه بار بارحضور منافقی کو اپنی طرف متوجه مقالی عبد الله بن اُم مکتوم کو چونکه پتانهیں تھا تو وہ بار بارحضور منافقی کی مرب سے سے ۔اس پرحضور اکرم منافقی کی کھی تا گواری کا احساس ہوا اور آپ کے ماتھے پر بل پڑ گئے ۔اس پرسور وعبس کی بیر آیات نازل ہوگئیں:

﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى ۞ اَنُ جَآءَ هُ الْاَعْمٰى ۞ وَمَا يُدُرِيُكَ لَعَلَّهُ يَزَّكُى ۞ اَوُ يَذَّكَّرُ فَتَنُفَعَهُ اللِّدِّكُرٰى ۞ اَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى ۞ فَانْتَ لَهُ تَصَدُّى ۞ وَمَا عَلَيْكَ اَلَّا يَزَّكُى ۞ وَاَمَّا مَنْ جَآءَ كَ يَسْعٰى ۞ وَهُوَ يَخْشٰى ۞ فَانْتَ عَنْهُ تَلَهٰى ۞ ﴾

'' توری پربل پڑگئے اور انہوں نے رخ موڑ لیا'اس لیے کہ ان کے پاس ایک نابیا آیا۔ اور (اے نی کا لئے آئے) آپ کو کیا معلوم شاید کہ وہ تزکیہ حاصل کرتا'یا وہ نفیحت حاصل کرتا اور وہ نفیحت اس کے لیے مفید ہوتی ۔ لیکن وہ جو بے نیازی دکھا تا ہے' آپ اس کی فکر میں رہتے ہیں۔ اور اگروہ پاکی اختیار نہیں کرتا تو آپ برکوئی الزام نہیں۔ اور وہ جو آپ کے پاس چل کر آیا ہے' اور اس کے دل میں برکوئی الزام نہیں۔ اور وہ جو آپ کے پاس چل کر آیا ہے' اور اس کے دل میں خشیت بھی ہے' اس سے آگ استغناء برت رہے ہیں۔''

ان آیات کے نزول کے بعد عالَم یہ تھا کہ عبداللہ بن اُم مکتومٌ جب بھی آتے تھ تو آپ سے اُللہ میں اُسے تھ تو آپ سے آپ کے سے تو آپ منالیہ میں اللہ تھا کہ میں اللہ تعالیٰ نے مجھ پر عماب فرمایا''۔ بہرحال یہ ہے بلیغ اور اللہ کے رسول منالیہ نے میڈ بیغر مالے میں اللہ تعالیٰ نے مجھ پر عماب فرمایا''۔ بہرحال یہ ہے بلیغ اور اللہ کے رسول منالیہ نے میڈریضہ کمل طور پر اوا کیا۔

۲) دعوت: دوسری حجت کے شمن میں یہ دوسری اصطلاح ہے۔ دعوت اور تبلیغ تقریباً ہم معنی لفظ ہیں کیکن ان میں کچھ فرق بھی ہے۔ میں ان چیز دن کا ربط آپ کے سامنے ظاہر کر رہا ہوں۔ تبلیغ میں آپ خود پہنچ کر بات بہنچاتے ہیں جس کو انگریزی میں کہتے ہیں: reach out to others to convey the meesage of Allah.

جبکہ دعوت میں آپ اس بندہ کواللہ کی طرف تھینچ کرلاتے ہیں۔ درحقیقت یہ ایک ہی ممل کے ددیہلو ہیں۔ تبلغ لینی بات کا پہنچا نااور دعوت لینی کسی کو بلا نااور کھنچ کرلانا۔

٣) امربالمعروف ونهى عن المنكر: يه انبي دوباتول يعن دعوت

وتبلیغ کے شمن میں دوسری حیوت کی تیسر کی اصطلاح ہے۔'' واضح رہے کہ'' امر بالمعروف ونہی عن المنکر'' (بھلائی کا حکم دینا اور بدی سے روکنا) ایک ہی اصطلاح ہے۔ یہ دو نہیں' بلکہ ایک ہی گاڑی کے دو پہنے ہیں۔ چنانچہ قرآن مجید میں وس مرتبہ بیاس طریقے ہے جڑے ہوئے آئے ہیں۔ یہال یہ یادر کھیے کدامر بالمعروف تو ہرسطح پر ہوگا'البتہ نہی عن المنكر صرف وہيں ہوگا جہاں آپ کوا ختيار حاصل ہے۔ آپ کواپنے گھر ميں اختيار حاصل ہے کیونکہ آپ سربراہ خاندان ہیں۔ آپ کا بچینمازنہیں پڑھ رہاتو آپ اے مار سکتے ہیں' لیکن آ پ پڑوی کے بیجے کونماز نہ پڑھنے پر مارنہیں سکتے ۔ ہاں نیکی کی تلقین ہر وقت کی جاستی ہے۔ زیادہ سے زیادہ یہی ہوگا کہ کوئی آپ کو چھڑک دیے گا کہ کہاں ے آئے تم مجھے ہدایت کرنے اور تمجھانے ؟ چنانچیامر بالمعروف تو بمیشہ کرنا ہے کیکن نہی عن المئکر اینے دائر ہ اختیار میں ۔خاص طور پر بڑے پیانے پر بیأس ونت ہو گا جب اسلامی حکومت قائم ہو جائے گی اور بیحکومت کا فرض ہوگا۔اس بارے میں فر مایا گیا: ﴿ ٱلَّذِيْنَ إِنْ مَّكَّنَّهُمْ فِي الْاَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ وَاَمَرُوْا بِالْمَعْرُوْفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ ۚ ﴾ (الحج: ١٤) ' وه لوگ كه اگرانهيس بهم زمين مين ثمكن عطا كرديس تووہ نماز قائم کریں گے اور ز کو ۃ ادا کریں گے اور نیکی کا حکم دیں گے اور برائی ہے روکیں گے۔''

3) شھادت على السناس: اب ان تمام الفاظ يمن (1) تبليغ '(1) دعوت اور (٣) امر بالمعروف ونهى عن الممنكر كوجمع كريں گے تو ايك لفظ بينے گا: شهادت على الناس! اور بيدين كى دوسرى حجت كى دوسرى اصطلاح ہے۔ ديكھے دعوت وتبليغ اورامر بالمعروف ونهى عن الممنكر انفرادى سطح پرجھى كرنا ہے اوراجما عى سطح پرجھى 'اوراس كامقصد يہ بالمعروف ونهى عن المنكر انفرادى سطح پرجھى كرنا ہے اوراجما عى سطح پرجھى 'اوراس كامقصد يہ كہد كيس كے كولوگوں پر الله كى طرف سے جحت قائم ہوجائے اوروہ قيامت كے دن بيرنہ كہد كيس كدا ك الله جم تك تو تيرا بيغام كى نے پہنچايا ہى نہيں تو جم سے مواخذہ كيسا؟ جم سے عاسبہ كس بات كا؟ للبذا بيا اور رسولوں كا فرض ہوتا ہے كہ وہ لوگوں تك الله كے بيغام كو پہنچا ئيں 'اس ليے كہ وہ تو جسم جى اس مقصد كے ليے جاتے جيں تا كہ لوگوں پر ججت كو پہنچا ئيں 'اس ليے كہ وہ تو جسم جى اس مقصد كے ليے جاتے جيں تا كہ لوگوں پر ججت

ور اربعین نووی کردی و 632 کار دی و کابات بحد قَائَمَ كُر ديں ۔اس بارے ميں سورة النساء ميں فرمايا گيا: ﴿ رُسُلاً مُّبَشِّريْنَ وَمُنْلِدِيْنَ لِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ ، بَعْدَ الرُّسُلِ ۚ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيْزًا حَكِيْمًا ﴿ '' بيد رسول ( بيهيچ گئے ) بشارت دينے والے اور خبر دار کرنے والے بنا کرتا کہ نہ رہ جائے لوگوں کے پاس اللہ کے مقابلے میں کوئی ججت ( دلیل ) رسولوں کے آنے کے بعد \_اوراللّٰدز بردست ہے' حکمت والا ہے۔'' ختمِ نبوت کے بعد اب بیہ مقصد بحثیتِ مجموعی امتِ مسلمہ کی ذمہ داری ہے۔ اُمت نے چونکہ اس میں کوتا ہی کی ہے لہذا صدیوں سے اللہ کی سزا کی گرفت میں ہے۔ میری ایک کتاب ہے:'' سابقہ اور موجودہ مسلمان اُمتوں کا ماضی' حال اور مستقبل''۔ سابقہ اُمت مسلمہ یہود کے بارے میں ہمیں معلوم ہے کہ اللّٰہ کی طرف سے ان پر کیسے کیے عذاب آئے اور کیوں آئے' حالانکہ اللہ تعالیٰ نے تو ان کوتمام جہان والوں پرفضیلت دی تھی۔اس کا ذکر سورۃ البقرۃ میں دود فعہ (آیت ۱۲۷ اور۱۲۲) آیا ہے:﴿ پِلْبَنِتْیَ اِسْوَ آءِ یُلَ اذْكُرُوْا نِعْمَتِيَ الَّتِنْيَ ٱنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَآنِيْ فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَلَمِيْنَ۞﴾ ''اے لیقوب کی اولاد! یاد کرومیرے اُس انعام کو جومیں نے تم پر کیا اور یہ کہ میں نے تمہیں فضیلت عطاکی تمام جہان والوں پڑ' لیکن تمہارے کرتوت یہ تھے کہتم نے میری کتاب کو لِي يِشْتَ وَالَ دِيا: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ هُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيْقٌ مِّنَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتَابَ وَكِتَابَ اللَّهِ وَرَآءَ ظُهُوْرِهِمْ كَانَّاهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ (البقرة) "اور جب آیا اُن کے یاس الله کی طرف سے ایک رسول (لینی محمظ الله علی) تضدیق کرنے والا اُس کتاب کی جوان کے پاس موجود ہے تو اہل کتاب میں سے ایک جماعت نے اللہ کی کتاب کواپنی پیٹھوں کے پیچھے پھینک دیا' گویاوہ جانتے ہی نہیں۔'' اب اس کی سزامختلف مواقع پران کوملی میسی آشوریوں کے ہاتھوں ان کاقتل عام ہوا' کبھی بخت نصر کے ہاتھوں' تبھی یو نانیوں کے ہاتھوں' تبھی رومیوں کے ہاتھوں۔اس

کے بعد بیچیلی صدی میں جرمنوں کے ہاتھوں ان کاقتل عام ہوا ہے۔ بیسارے عذاب ای لیے آئے کہ انہوں نے بحثیتِ اُمتِ مسلمہ ابنا فرض سیج طریقے سے سرانجام نہیں دیا۔

نفسِ قرآنی کے مطابق اس عذاب سے صرف وہ لوگ بچائے جاتے ہیں جوامر بالمعروف اور نہی عن الممكر کرتے رہے کین خود بھی گناہوں سے رکے رہے اور دوسرول کو بھی روکتے رہے۔ البتہ جوخود تورکے رہے 'لیکن دوسروں کو نہیں روکا تو وہ بھی عذاب کے اندر گھن کی طرح پس جاتے ہیں۔ چنانچے سورة الانفال میں ارشاد ہوا: ﴿ وَاتّقُونُ الْفِئْنَةُ لَا فَالَا مِیں ارشاد ہوا: ﴿ وَاتّقُونُ الْفِئْنَةُ لَا مُونَ کَی طرح پس جاتے ہیں۔ چنانچے سورة الانفال میں ارشاد ہوا: ﴿ وَاتّقُونُ الْفِئْنَةُ لَا مُونَ الْمَانُ مِنَ كَا مُونَ اللّٰهِ مُنْ مُنْ خَاصَّةً ﴾ (آیت ۲۵)''اور ڈرواس فتنے سے جوتم میں سے صرف گنہگاروں ہی کو اپنے لیپ میں نہیں لے گا' یعنی بیعذاب صرف ان کو اپنے لیپ میں نہیں لے گا' یعنی بیعذاب صرف ان کو لیپ میں آ جا کمیں گے جو خاموش رہے' جنہوں نے دعوت و تبلیخ نہیں کی اور جنہوں نے اپنی صد امکان تک لوگوں کو برائی سے نہیں روکا۔ ظاہر بات ہے وہ بھی مجرم شار ہوں گے اور وہ بھی اس عذاب کی زدمیں آ جا کمیں گے۔ یہ ہے شہادت علی الناس!

دین کی تیسری حبیت اوراس کی ج<u>ا</u>را صطلاحات

اب باری آئی دین کی تیسری حجت اور تیسری منزل کی -- ع اب جگر تھام کے بیٹھومیری باری آئی! -- اور بیسب ہے مشکل مقام ہے۔ دین کی تیسری منزل ہے:

دین کو قائم کرنے کی جِدَو جُہد کرنا۔ دین اسلام ایک مکمل نظام ہاور بیصرف کوئی عقیدہ نہیں ہے۔ موجودہ عیسائیت نراعقیدہ ہے 'اس میں اور پچھ نہیں ہے۔ شریعت بھی نہیں ہے 'نہ کوئی شے حلال ہے اور نہ حرام۔ اگر چہ حضرت عیسیٰ علیفیا بیہ کہہ کر گئے تھے کہ شریعت ہم پر موسوی تم پر لا گورہے گئ 'لیکن سینٹ پال نے اس کوسا قط قرار دے دیا کہ شریعت ہم پر لا گونہیں ہے۔ لہذا موجودہ عیسائیت ایسا ندہب ہے جس میں شریعت ہے ہی نہیں اور وہ صرف اس عقیدے پر مشتمل ہے کہ حضرت سے علیفیا کو خدا کا بیٹا مان لو اور اپنے دل میں اس کا یقین کرلو کہ تہمارے اگلے بچھلے سارے گناہ معاف ہوجا کیں گئ اس لیے کہ مسیح سولی پر چڑھ کر تمہاری طرف سے پہلے ہی کفارہ دے چکے ہیں۔ جو بھی اس عقیدے کو مان کے گؤت کی اس عقیدے کو مان کے گؤت کی اس کو کہتا گا۔ انا للہ وانا الیہ راجعون! قرآن تو کہتا مان کے گؤت کی جان کی طرف سے کفارہ ہوجائے گا۔ انا للہ وانا الیہ راجعون! قرآن تو کہتا بوجہ نہیں اٹھائے گئے۔ ''

بعض نداہب کے اندرعقیدہ بھی ہے کہ عبادات اور پوجاپا نے بھی ہے کی عبادات اور پوجاپا نے بھی ہے کی کن اس سے آگے کوئی نظام ہے نہ معاشی نظام ہے نہ معاشی نظام ہے اندر نو جداری یاد بوانی قوانین ہیں ۔ نہ کوئی سول قانون نہ کوئی قانون شہادت اور نہ کوئی عالمہ ایسانہیں ہے۔ اسلام میں عقائد عالمی قوانین ہیں ' کچھ بھی نہیں ہے۔ جبداسلام کا معاملہ ایسانہیں ہے۔ اسلام میں عقائد بھی ہیں ایمانیات بھی اور عبادات — نماز ' روز ہ ' جج اور ز کو ق — بھی۔ پھر پھی ہیں ' ایمانیات بھی اور عبادات — نماز ' روز ہ ' جج اور ز کو ق — بھی۔ پھر پھی ہیں ' ایمانیات بھی اور عبادات سے نماز کر اس کے عقیقہ کرائیں گے۔ کوئی فوت ہوگا تو اس کو جلائیں گے نہیں بلکہ اس کی تجہیز و تھین کریں گے اور اس کی نماز جنازہ پر طیس کے ۔ بیرسومات ہیں۔ اس کے بعد اسلام کا معاشرتی نظام بھی ہے اور معاشی نظام بھی۔ اس کے فوجداری قوانین بھی دیوائی قانون بھی ہون ہوں ہوں ہوں ہیں ہوں ہوں اس کے بعد اسلام کا ایک سیاسی نظام بھی ہے کہ اللہ کی عالمیت مائل تا نون اس دنیا میں بالاتر رہے : ﴿ لِیْکُونَ کُلِمَةُ اللّٰہِ ہِی الْعُلْیَا ﴾ '' تا کہ اللہ اور اللہ کا تانون اس دنیا میں بالاتر رہے : ﴿ لِیْکُونَ کُلِمَةُ اللّٰہِ ہِی الْعُلْیَا ﴾ '' تا کہ اللہ کی بات ہی سب سے او نجی ہو جائے''۔ یہ جان جو کھوں کا کام ہے اور یہی اسلام کی بات ہی سب سے او نجی ہو جائے''۔ یہ جان جو کھوں کا کام ہے اور یہی اسلام کی بات ہی سب سے او نجی ہو جائے''۔ یہ جان جو کھوں کا کام ہے اور یہی اسلام کی بات ہی سب سے او نجی ہو جائے''۔ یہ جان جو کھوں کا کام ہے اور یہی اسلام کی

و اربعین نؤوی کی در در 635 کودی در خطابات جمع کدی

چوٹی اور بلندترین منزل ہے۔اب اس تیسری حبیت کے لیے بھی جارا صطلاحات/الفاظ نوٹ کیجیے۔ دو اصطلاحات کمی قرآن میں بیان ہوئی ہیں اور دواصطلاحات کا تذکرہ مدنی قرآن میں ہے۔

() تعبیر رب! یعن رب و برا کرنے کا مطلب یہ ہے کہ جس جگہ پر اللہ کی برائی نہیں مائی برا کرو۔ رب کو برا کرنے کا مطلب یہ ہے کہ جس جگہ پر اللہ کی برائی نہیں مائی جارہی وہاں اس کی برائی منوائی جائے۔ جہاں اس کا قانون نافذ نہیں اور اس کے احکام کے مطابق فیصلے نہیں ہور ہے وہاں اس کا قانون نافذ کیا جائے۔ سورة المائدة میں بوے دوٹوک انداز میں فرمایا گیا ہے: ﴿ وَمَنْ لَنَّمْ يَتَحْكُمْ بِمَاۤ اَنْزَلَ اللّٰهُ فَاُولَٰئِكَ هُمُ الظّٰلِمُونَ ﴿ اللّٰهُ فَاُولِٰئِكَ هُمُ الْفُلِمُونَ ﴾ "اور بوئ فرون کی انداز میں فرمایا گیا ہے: ﴿ وَمَنْ لَنَّمْ يَتَحْكُمْ بِمَاۤ اَنْزَلَ اللّٰهُ فَاُولِٰئِكَ هُمُ الْفُلِمُونَ ﴾ "اور فرائل مونی شریعت کے مطابق فیصلے نہیں کرتے وہی تو کا فر ہیں ۔۔۔ وہی تو کا فر ہیں ۔۔۔ وہی تو فالم ہیں ۔۔۔ وہی تو نام نہاد مسلمان ہیں اور انہوں نے اسلام کو صرف فلم ہیں سے جہاں پر اللہ کا پورا دین قائم ہے۔ تو دنیا میں اللہ کے دین کو قائم کرنا اور اس کے نہیں سے جہاں پر اللہ کا پورا دین قائم ہے۔ تو دنیا میں اللہ کے دین کو قائم کرنا اور اس کے قانون کو نافذ کرنا نگریور ہے۔۔

ومر اربعین نؤوی کمی می در 636 ی و دری در خطایات جمعه کاری

۲) **اقامتِ دبین**: دین کی تیسری حیت کے حوالے سے بید دوسری اصطلاح ہے۔ سورة الشوري مين اس كاحكم ديا كياب: ﴿ أَنْ أَقِيْمُوا اللِّيْنَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيْهِ \* ﴾ ( ك دین کو قائم کرواوراس میں جھڑا مت ڈالؤ'۔ ہاں ندہب کی سطح پراختلاف ہو جائے تو کوئی حرج نہیں۔نماز میں ہاتھ سینے پر ہوں یا ناف پر یا کھول دیں'اس اختلاف پر کوئی اعتراض نہیں ہے۔اس طرح رفع یدین کامعاملہ ہے جوبھی روایات آپ کومضبوط معلوم ہوں ان کواختیار کرلیں' کوئی مضا نَقهٰ ہیں۔ **ن**رہب کی سطح برکوئی اختلاف ہو جائے تو وہ قابل قبول ہے'لیکن دین کے معالمے میں اختلاف کسی صورت قابل قبول نہیں۔ وہاں اختلاف کریں گے بھی کیسے؟ کیا آپ اللہ اور رسولؑ کی اطاعت میں اختلاف کریں گے؟ اقامت دین کا تقاضا یہ ہے کہ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کو لازم پکڑو' اللہ کا قانون نا فذكرو' حدود الله كوقائم كرو'اوراس ميں كسى اختلاف ميں نه بيڑو۔ ﴿ شَوَ عَ لَكُمْ مِّنَ اللِّديْنِ مَا وَصَّى بِهِ نُوْحًا وَّالَّذِيْ آوْحَيْنَآ اِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ اِبْراهِيْمَ وَمُوْسلي وَعِيْسَلَى أَنُ ٱقِيْمُوا اللِّيْنَ وَلَا تَتَفَرَّقُوْا فِيْهِ ﴾ (الشورى: ١٣) ' (المسلمانو!) الله نے تمہار ہے لیے دین میں وہی کچھ مقرر کیا ہے جس کی وصیت اس نے نوتح کو کی تھی اور جس کی وجی ہم نے (اے محم مُنافِظ ) آپ کی طرف کی ہے اور جس کی وصیت ہم نے کی حقی ابراہیم کواور موکیٰ کو اور عیسیٰ ( ﷺ ) کو کہ قائم کرو دین کواور اس میں تفرقہ نہ ڈ الو'' ۔ لینی نوح کا' ابراہیم کا' مویٰ کا'عیسٰی ( ﷺ ) کا اور اے محمطُ اللہ آپ سب کا دین اكِ إلبته شريعتين مختلف مين: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَّمِنْهَاجًا ﴿ ﴾ (المائدة:٤٨) "تم ميں سے ہرايك كے ليے تم نے ايك شريعت اورايك راؤمل طے كر دی ہے'۔ دیکھئے شریعت ِموسوی اور شریعتِ محمد گی میں فرق رہے گا'منیج عمل بھی تمام ا نبیاء ورسل کا ایک سانہیں ہوسکتا' لیکن ہمارے لیے منبج نبوی کواختیار کرنالا زم ہے۔ ٣) اظهارُ دين الحقِّ عَلَى الدِّينِ كُلِّه: تيرى حهد يعنى دين كو قائم کرنے کی جدوجہد کےحوالے ہے تکی قرآن میں دواصطلاحات بیان ہوئی ہیں:تھبیر رب اورا قامتِ دین ۔ پھراس ضمن میں دوہی اصطلاحات مدنی قرآن میں بھی بیان

ور اربعین نؤوی کم محد می (637 می در خطابات جمع کمی

موئى بيں \_ پہلى اصطلاح ہے: إظْهَارُ دِينِ الْحَقِ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ!اوريةر آن مجيد ميں تَمْن مرتبه ٓ لَى ہے:﴿هُوَ الَّذِى آرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُدٰى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّين كُلِّه ﴾ (التوبة: ٣٣ الفتح: ٢٨ الصف: ٩) " وبي تو ي جس في بهجا ، الين رسول ( محمر مَّالْثِیْزِمُ) کوالہدیٰ اور دین حق وے کرتا کہ غالب کر دے اے کُل کے کُل دین (نظام زندگی) بر'' \_ یعنی صرف معاشر تی نظام پرنہیں' بلکہ سیاسی نظام پر بھی اور معاشی نظام پربھی اللّٰہ کا دین غالب ہو۔ سودحرام ہےلہٰ زااس کوختم کرو'اس کااستیصال کرو'اسے جڑوں ہے اُ کھیٹر کر پھینک دو۔ فحاشی اور منشیات کو کمائی کا ذریعیہ بنانا حرام ہے کلہذا اس کا سدباب کرو۔ بیرجوآج کل ہمارے معاشرے میں بے حیائی کو پھیلا کراس کے ذریعے ہے کمائی کے رائے اختیار کیے گئے ہیں اس ہے ہمارامعا شرہ زوال کی جانب تیزی ہے گامزن ہے۔آج کل ہرشے کے اشتہار کے ساتھ عورت کی تصویر ہوتی ہےاورا خبارات میں اشتہارات کی تھرمار ہوتی ہے ۔ پھرفیشن اورشوبز کے نام پر باتصوبر رنگین صفحات الگ ہے چھاپے جاتے ہیں' کہ بیموسم گر ما کا انداز ہے' بیموسم سر ما کا انداز ہے اور بیہ بہار کے رنگ ہیں ۔ بیتمام چیزیں نہیں ہونی جاہئیں ۔میرے ملم کی حد تک پوری دنیامیں' سوائے ترکی اور یا کتان کے' کہیں بھی روزانہ کے اخبارات میں کبھی زنگین تصویرنہیں آتی۔جوڈیلی نیوز پیپرخریدر ہاہے وہ تو خبروں کے لیےخریدر ہاہے' تواس میںعورتوں کی رنگین تصاویریس لیے ہیں؟ پیطر زِ معاشرت اور پیذرائع معیشت قطعاً غیراسلامی ہیں ۔ لہٰذا سارے نظاموں پراللہ کے دین کو غالب کرنے کی جدو جہدضروری ہے جس کے لية قرآن كى جامع اصطلاح ب: اظهارٌ دِينِ الحقِّ على الدِّين كله \_

عَ) مَكُونَ الدِّمُنُ كُلُهُ لِلْهِ: يه بهى ايك جامع ترين اصطلاح ہے اور يه سورة الانفال ميں آئى ہے۔ ارشاد ہوا: ﴿وَقَاتِلُوْهُمْ حَتّٰى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّيْنُ كُلُّهُ لِلّهِ ﴾ ''اور (اے ملمانو!) ان (کفار ومشرکین) سے جنگ کرتے رہو یہاں تک کہ فتند (کفر) باقی ندرہے اور دین کُل کا گُل اللہ بی کا ہوجائے''۔ یعنی ان مشرکین اور کفار سے جنگ کرواور جنگ کرتے رہو یہاں تک کہ فساد' فتند اور بغاوت بالکل فرو

# شرعی احکام کی اقسام "

۲ جون ۲۰۰۸ ء کا خطاب جمعه

### <u> فرائضِ دینی میں جہاد کا مقام</u>

اب تک کی گفتگویس ہم نے فرائض دین کا نقشہ کمل کرلیا ہے کی ان اب مجھے خیال آیا کہ اس نقشہ میں جہاداور قال کا کہیں ذکر نہیں آیا حالانکہ ہم ایک احادیث پڑھ پچے ہیں جن میں حضور کا نیڈ ہے نے جہاد فی سبیل اللہ کودین کی چوٹی قرار دیا ہے۔ چنا نچار بعین کی حدیث نمبر ۲۸ میں ہم نے حضور کا نیڈ کا میفر مان پڑھا تھا: ((وَذِرُوهُ سُنَامِهِ الْجِهَادُ))

''اور دین کی چوٹی کا کمل جہاد ہے '۔ پھر سے حدیث ذرا مفصل انداز میں ''حکمت دین کا ایک عظیم خزانہ' کے عنوان سے ہم نے کا فی پہلے پڑھی تھی جس میں بہی بات اس طور پر آئی تھی کہ آپ کا نیڈ کو ان شنت حکہ تُنٹ کے کہ تُنٹ کی کہ آپ کا نیڈ کر اُس ہلکہ الکہ مُو وَذِرُو وَ السّنَامِ )''اے معاذ! اگر تم چاہوتو میں تمہیں بتاوں کہ ہارے اس دین کی جڑکو فیان کرتے ہوئے وَذِرُو وَ السّنَامِ مِنْهُ الْجِهَادُ فِیْ سَبِیْلِ اللّٰهِ)''اور اس کی بلند ترین چوٹی فرمایا: ((واَنَّ فِرْوَةَ السّنَامِ مِنْهُ الْجِهَادُ فِیْ سَبِیْلِ اللّٰهِ)''اور اس کی بلند ترین چوٹی فرمایا: ((واَنَّ فِرْوَةَ السّنَامِ مِنْهُ الْجِهَادُ فِیْ سَبِیْلِ اللّٰهِ)''اور اس کی بلند ترین چوٹی فرمایا: ((واَنَّ فِرْوَةَ السّنَامِ مِنْهُ الْجِهَادُ فِیْ سَبِیْلِ اللّٰهِ)''اور اس کی بلند ترین چوٹی جہاد فی سبیل الله ہے' ۔ اس طرح بہت می قرآنی آیات میں جہاد کو ایمان کا جزولاز م

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ امَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِم ثُمَّ لَمُ يَرْتَابُواْ وَجَاهَدُوا بِاَمُوالِهِمُ وَانْفُسِهِمْ فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ \* أُولِيْكَ هُمُ الصَّدِقُونَ۞﴾ ورحة أنتي مَرْدُ

' دحقیقی مؤمن تو صرف وہ ہیں جوایمان لائے اللہ پر اور اُس کے رسول ً پر' پھر

و ﴿ اربعین نُؤوی کی ۵۰ ۴ می ۵۷ ( 640 می و ۱۹۵۸ می

شک میں ہر گزنہیں پڑے اور انہوں نے جہاد کیا اللہ کی راہ میں اپنی جانوں اور مالاں کے ساتھ ۔صرف یہی لوگ سے میں ۔''

اس طرح سورة القف كى بيآيات بهى مارے بال بار بارزىر بحث آتى ہيں:

﴿ يَا يَنُهُمَا الَّذِيْنَ امْنُوا هَلُ آدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ آلِيُهِ ﴿ ثَوْمِنُونَ بِاللّٰهِ بِاللّٰهِ وِرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِى سَبِيْلِ اللّٰهِ بِالْمُوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ۖ ثُومِيْوُنَ ﴾ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

''اے ایمان کے دعوے دارو! کیا میں تہمیں ایسی تجارت کے بارے میں بتاؤں جو تہمیں دردناک عذاب سے جھٹکارا دلا دے؟ (وہ سے کہ) تم ایمان لاؤ اللہ اور اُس کے رسول پر اور جہا دکر واللہ کے راستے میں اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ۔ بیتمہارے لیے بہتر ہے اگر تم سمجھ رکھتے ہو۔''

ان آیاتِ الہید اور ارشاداتِ نبوی سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ جہاد ایمان کا لازمی حصہ (integral part) ہے اور جہاد کے بغیر جہنم سے چھٹکا راکسی صورت ممکن نہیں ہے۔ اب اس بات کو سیجھئے اور اسے فرائض دینی کے نقشہ کے اندر فٹ سیجیے۔ جہا دایمان کا جزولا زم اور رکن ہے!

میں نے آپ کو بتایا تھا کہ بنیاد (foundation) کے دو حصے ہوتے ہیں۔ بنیاد کا وہ حصہ جوز مین کے اوپر نظر آ رہا ہے (plinth level) وہ کلمہ شہادت ہے جبار اس کے میں بنیادو کی بقین والا ایمان ہے۔ یہاں سے جہاد کا پودا پھوٹا ہے اور پھر مختلف سطحوں پر اس کی شاخیس پھیلتی ہیں۔ آخر کا روہ اپنی انتہا کو پہنی جاتا ہے۔ لیکن یہ یاد رکھیے کہ جہاد ارکانِ اسلام میں سے نہیں ہے۔ بعض لوگ جہاد کی اہمیت کو بیان کرتے ہوئے ووث وجد بے ہیں اس کو بھی ارکانِ اسلام میں شامل کر دیتے ہیں والا نکہ ایمانہیں ہوئے جوش وجد بے ہیں اس کو بھی ارکانِ اسلام میں شامل کر دیتے ہیں والانکہ ایمانہیں ہے۔ اس لیے کہ ارکانِ اسلام حدیث جبریل اور حضرت عبداللہ بن عمر وہا ہی کا علیہ روایت کی رو سے پانچ ہی ہیں۔ اب مجھے یا کسی کو یہ جی نہیں پہنچنا کہ اس میں کسی کا طیہ روایت کی رو سے پانچ ہی ہیں۔ اب مجھے یا کسی کو یہ حق نہیں پہنچنا کہ اس میں کسی کا اضافہ کریں۔ لہٰذا جہاد ارکانِ اسلام میں سے نہیں ہے البتہ ارکانِ ایمان میں سے نہیں ہے نہیں ہے البتہ ارکانِ ایمان میں سے نہیں ہے نہیں ہے نہیں ہے نہیں ہے نہا کہ بھوں ہے اس سے نہیں ہے نہیں ہے نہا کہ کو بیا کہ سے نہیں ہے نہا کہ کو بیا کہ کو بیان کی سے نہیں ہے نہیں ہے نہیں ہے نہا کہ کو بیان کی سے نہیں ہے نہا کہ کو بیان کیں میں سے نہیں ہے نہا کہ کو بیان کی کہ کو بیان کی کو بیان کی کی کو بیان کی کی کو بیان کی کہ کو بیان کی کو بی

و اربعین نووی کم عرب و 641 عرب حرب خطابات جور

ہے۔ گو یا اسلام کے تو پانچ ارکان ہیں: کلمہ شہادت' نماز' روز ہ' حج اورز کو ق' جبکہ ایمانِ حقیق کے دواضافی رکن ہو گئے:(i) دل میں یقین اور (ii) عمل میں جہاد۔اس طرح ایمان کے ارکان سات ہو جائیں گے 'کیونکہ اسلام والے پانچے ارکان تو لاز ما شامل ہں'لیکن دواضا فی بھی ساتھ شامل ہو گئے۔

جهاد کی پہلی منزل اوراس کی تین ذیلی سطحیں

جہاد کا بوداز ریز مین بنیا دلینی یقین والے ایمان سے نکل رہاہے اور فرائض دینی کی بہلی حیےت بعنی اسلام'اطاعت' تقویٰ اورعبادت کے لیے جدوجہد کرنا' میہ جہاد کی بہل منزل ہے یا یوں کہہ لیں کہ پہلی حیت پر چڑھنے کے لیے جہاد بمنزلہ سیڑھی کے ہے۔ آ گےاس کی تین ذیلی تنطحیں (sub levels) ہیں۔

و کھے'سب سے پہلے آپ اللہ کے بندے بنتا جائے ہیں جیسا کہ اس کاحق ہے تو اس کے لیے آپ کوتین قو توں کے ساتھ مقابلہ کرنا پڑے گا۔سب سے پہلی قوت آپ کا نَفْسِ امارہ ہے ۔۔﴿إِنَّ النَّفْسَ لَاَمَّارَةٌ ' بِالسُّوْءِ ﴾ (يوسف:٥٣) ''يقيناً نَفْس تو برائی ہی کا حکم دیتا ہے'' —اور اپنےنفس کے خلاف زور آ زمائی کرنا' یہ جہاد کی پہلی منزل کی پہلی ذیلی سطح ہے'اور بیاہم ترین ہے'اس لیے کہ پہلی منزل ہوگی تو دوسری ہے گی اور پھر دوسری منزل ہو گی تو تیسری ہے گی۔ چنانچہ جہاد کی اہم ترین سطح مجاہدہ مع النفس اورنفس کے خلاف جہاد ہے۔ ای لیے حضور مَثَالِیَّا مِنْ فر مایا: ((اَکُمْ جَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ))<sup>(۱)</sup>''مجاہد وہ ہے جوایے نفس ( کوکنٹرول کرنے ) کے لیے جدوجہد کرے''۔ای طرح حضرت ابوذ رغفاری ڈاٹٹیؤ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ماکٹیڈائے ارشاوفر ما يا: ((اَفُضَلُ الْجِهَادِ أَنْ تُجَاهِدَ نَفْسَكَ وَهَوَاكَ فِي ذَاتِ اللهِ تَعَالَى))(٢) '' افضل جہادیہ ہے کہتم اینے نفس اوراینی خواہشات کواللّٰہ کامطیع بنانے کے لیےان کے خلاف جہاد کرو۔''

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب فضائل الجهاد ُ باب باب ماجاء في فضل من مات مرابطا\_

<sup>(</sup>٢) رواه الديلمي بحواله كنزالعمال: ٢٦٩/٤.

شک میں ہرگز نہیں پڑے اور انہوں نے جہاد کیا اللہ کی راہ میں اپنی جانوں اور مالوں کے ساتھ ۔ صرف یہی لوگ سے میں ۔''

اس طرح سورة القف كى بيآيات بهى مارے بال بار بارزىر بحث آتى ہيں:

﴿ يَا يَنَهُمَا الَّذِيْنَ امْنُوا هَلُ اَدَّلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ اَلِيْمِ ﴿ ثُوْمِنُونَ فِنْ سَبِيْلِ اللّهِ بِالْمُوالِكُمْ وَاَنْفُسِكُمْ ۖ ثُومِيُونَ فِنْ سَبِيْلِ اللّهِ بِالْمُوالِكُمْ وَاَنْفُسِكُمْ ۖ ثُومِيْوُنَ ﴾ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

''اے ایمان کے دعوے دارو! کیا میں تمہیں ایسی تجارت کے بارے میں بتاؤں جو تمہیں دروناک عذاب سے چھٹکارا دلا دے؟ (وہ بیر کہ)تم ایمان لاؤ اللہ اور اللہ کے رائے میں اپنے مالوں اوراپنی جانوں کے ساتھ۔ پیتمہارے لیے بہتر ہے اگرتم سمجھ رکھتے ہو۔''

ان آیاتِ الہید اور ارشاداتِ نبوی سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ جہاد ایمان کا لازمی حصہ (integral part) ہے اور جہاد کے بغیر جہنم سے چھٹکا راکسی صورت ممکن نہیں ہے۔ اب اس بات کو سیجھئے اور اسے فرائض دینی کے نقشہ کے اندر فٹ سیجیے۔ جہا دایمان کا جزولا زم اور رکن ہے!

میں نے آپ کو بتایا تھا کہ بنیاد (foundation) کے دو حصے ہوتے ہیں۔ بنیاد کا وہ حصہ جوز مین کے او پر نظر آر ہا ہے (plinth level) وہ کلمہ شہادت ہے جبکہ اس سے ینچے زیر زمین بنیادو کی لفتین والا ایمان ہے۔ یہاں سے جہاد کا پودا پھوٹنا ہے اور پھر مختلف سطحوں پر اس کی شاخیں پھیلتی ہیں۔ آخر کا روہ اپنی انتہا کو پہنچ جا تا ہے۔ لیکن یہ یاد رکھے کہ جہاد ارکانِ اسلام میں سے نہیں ہے۔ بعض لوگ جہاد کی اہمیت کو بیان کرتے ہوئے جوش وجذ بے میں اس کو بھی ارکانِ اسلام میں شامل کر دیتے ہیں عالا نکہ ایسانہیں ہوئے جوش وجذ بے میں اس کو بھی ارکانِ اسلام مدیث جریل اور حضرت عبداللہ بن عمر وہائی سے مروی متفق ہے۔ اس لیے کہ ارکانِ اسلام مدیث جریل اور حضرت عبداللہ بن عمر وہائی کہ اس میں کسی کا طلیہ روایت کی روسے پانچ ہی ہیں۔ اب مجھے یا کسی کو بیتی نہیں پہنچنا کہ اس میں کسی کا اضافہ کریں۔ لہٰذا جہاد ارکانِ اسلام میں سے نہیں ہے' البتہ ارکانِ ایمان میں سے

و اربعین نووی کی در (641 کا در خطابات جمد کا اور کا این جمد کا این جمد کا این کا در اور کا این جمد کا این کا در اور کا در اور

ہے۔ گویااسلام کے تو پانچ ارکان ہیں: کلمہ شہادت 'نماز'روز ہ' حج اورز کو ق' جبکہ ایمانِ حقیق کے دواضافی رکن ہو گئے: (i) دل میں یقین اور (ii) عمل میں جہاد۔ اس طرح ایمان کے ارکان سات ہو جا ئیں گئ کیونکہ اسلام والے پانچ ارکان تو لاز ما شامل ہیں' لیکن دواضافی بھی ساتھ شامل ہوگئے۔

## جها د کی پہلی منز ل اوراس کی تین ذی<u>لی سطحیں</u>

جہاد کا پوداز ریز مین بنیا دلینی یقین والے ایمان سے نگل رہا ہے اور فرائض دینی کی مہلی حیت یعنی اسلام اطاعت تقوی اور عبادت کے لیے جدو جہد کرنا 'یہ جہاد کی پہلی مزل ہے یا یوں کہدلیں کہ پہلی حیت پر چڑھنے کے لیے جہاد بمزلد سٹرھی کے ہے۔ مزل ہے یا یوں کہدلیں کہ پہلی حیت پر چڑھنے کے لیے جہاد بمزلد سٹرھی کے ہے۔ آگے اس کی تین ذیلی سطحیں (sub levels) ہیں۔

د کیھے سب ہے پہلے آپ اللہ کے بند ہے بنا چاہتے ہیں جیبا کہ اس کا حق ہو اس کے لیے آپ کو بین تو توں کے ساتھ مقابلہ کرنا پڑے گا۔ سب ہے پہلی قوت آپ کا نفس امارہ ہے ۔ ﴿ إِنَّ النَّفُسَ لَاَ مَّارَةٌ ' بِالسَّوْءِ ﴾ (بوسف: ٥٣) '' يقينا نفس تو برائی ہی کا حکم دیتا ہے'' ۔ اور اپنفس کے خلاف زور آزمائی کرنا' یہ جہاد کی پہلی منزل کی پہلی ذیلی سطح ہے' اور یہ ہم ترین ہے' اس لیے کہ پہلی منزل ہوگی تو دوسری بن گی اور پھر دوسری منزل ہوگی تو تیسری بنگی۔ چنا نچہ جہاد کی اہم ترین سطح مجاہدہ مع النفس اور نفس کے خلاف جہاد ہے۔ ای لیے حضور مَالَّاتِیْا نے فرمایا: ((اَلُمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ))(۱)''مجاہد وہ ہے جو اپنے نفس (کو کنٹرول کرنے) کے لیے جدوجہد کرے''۔ ای طرح حضرت ابوذ رغفاری ڈائٹیؤ سے روایت ہے کہ رسول اللہ کا اللہ تعالی )(۲) در افضل الْہِ جَادِ ہو گئی تو ایش نفسک وَ هَوَاكَ فِی ذَاتِ اللّٰهِ تعالی )(۲) در افضل جہاد ہے کہم اپنے نفس اور اپنی خواہشات کو اللہ کا مطبع بنانے کے لیے ان کے خلاف جہاد ہے۔ کہم اپنے نفس اور اپنی خواہشات کو اللہ کا مطبع بنانے کے لیے ان کے خلاف جہاد کہ وہ کو میاد کرو۔''

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ابواب فضائل الجهاد باب باب ماجاء في فضل من مات مرابطا\_

<sup>(</sup>٢) رواه الديلمي بحواله كنزالعمال: ٢٦٩/٤.

 و اربعین نووی کم یو (643 می دوری خطابات جعمی کا دوری دوری دوری کا است کا دوری دوری دوری کا دوری کا دوری کا کا در بیٹیوں کے ہاتھ کہاں سے پیلے کریں گے؟

اس لیے کہ جیز تو ناگزیر ہے تو وہ کہاں سے لاؤ گے اگر رشوت نہیں لوگے؟ چنا نچہ یہ معاشرہ آپ کو بدی کی طرف دھکیل رہا ہے۔ اس کے خلاف جدوجہد (struggle)

معاشرہ آپ کو بدی کی طرف دھکیل رہا ہے۔ اس کے خلاف جدوجہد (struggle)

کسی بھی معاشرے کے اندر زندگی گزارنے کے دو انداز ہیں۔ ایک یہ کو "زمانہ باتو نساز و تو باز مانہ بساز!" یعنی اگر زمانہ تمہارے ساتھ ہم آ ہنگی اختیار نہیں کرتا تو تم زمانے کے رنگ میں رنگے جاؤ۔ گویا ع "پطوتم اُدھر کو ہوا ہو جدھر کی!" اور دوسرا راستہ یہ ہے کہ" زمانہ باتو نساز و تو بازمانہ سینز!" کہ اگر زمانہ تمہارے ساتھ ہم آ ہنگی نہیں کر رہا تو تم زمانے کے خلاف جنگ کرو۔ اس کے لیے میں یہ مثال دیا کرتا ہوں کہ اگر ہجوم ایک طرف جار ہا ہے اور آ پ بھی اُدھر ہی جارہے ہیں تو آ پ Struggle ہوں کہ اگر ہجوم خود ہی آ پ کو اُدھر لے جائے گا۔ اور اگر آ پ اس ہجوم کرنے کی ضرورت نہیں 'دہ ہجوم خود ہی آ پ کو اُدھر لے جائے گا۔ اور اگر آ پ اس ہجوم کو دہی آ پ کو اُدھر لے جائے گا۔ اور اگر آ پ اس ہجوم کی اُدھر بھوم کے خالف سمت چلنا چا ہیں گے تو ہو سکتا ہے بری مشکل سے آ پ دوقد م چلیں اور پھر ہجوم کاریلا آ کے اور آ پ کو دی قدم چیچے لے جائے۔ علامہ اقبال نے " تو بازمانہ سیز" کی وضاحت اپنے اس شعر میں کی ہے:

ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز چراغ مصطفوی سے شرار بولہی!

الغرض فرائض دینی کی پہلی منزل یعنی اسلام اطاعت کقو کی احسان اور عبادتِ ربّ کا تقاضا پورا کرنے کے لیے تین جہاد کرنے پڑیں گے:(i)نفس کےخلاف جہادُ (ii) شیطان اور اس کی ذرّ بیتِ معنوی کے خلاف جہاد ٔ اور (iii) گڑے ہوئے معاشرے کےخلاف جہاد۔

جها د کی د وسری منزل اوراس کی تین ذی<u>لی سطحی</u>ں

فرائض دینی کی دوسری حبیت کے لیے جار اصطلاحات تھیں جبلنے' دعوت'امر بالمعروف ونہی عن المئکر'اورشہادت علی الناس ۔ان کے لیے جدوجہد کرنا جہاد کی دوسری

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري٬ كتاب فضائل القرآن٬ باب حير كم من تعلم القرآن وعلمه.

گاڑے ہوتے ہیں۔ چنانچے ان سب سے نبرد آ زماہونے کے لیے بڑی اونچی سطح پر مخصیل علم و حکمت کی ضرورت ہے۔ یہ پوری زندگی کا معاملہ ہے 'یہ کوئی پارٹ ٹائم جا بنہیں ہے' لہٰذااس کام کے لیے اپنی زندگیوں کولگا دو!

اس ہے کم ترسطے پرعوام ہوتے ہیں جن کے دماغوں میں کوئی خناس نہیں ہوتا۔ وہ جانتے ہی نہیں کہ ڈاروِن ازم کس بلاکا نام ہے' مار کسزم کس پرند ہے کا نام ہے اور لاجیکل پازیٹوازم کیا چیز ہے۔ ان کوآ پ سادہ انداز میں وعظ وقصیحت کریں گے تو وہ بھی کارگر ہوگی۔ لیکن اس کے لیے دو شرطیں ہیں: ایک تو یہ کہ خلوص دل ہے آپ ان کو دعوت و بیلی کریں۔ بین ہوکہ آپ ان کو حقیر سمجھ کران پراپنی نیکی کی دھونس جمار ہے ہوں۔ اگر آپ کا طرزِ عمل ایسا ہوگا تو مخاطب کا ضمیر او pep کرے گا'اس لیے کہ دل' دل کو پہچانتا ہے کہ میمرے او پراپنی نیکی کی دھونس جمار ہا ہے۔ لہذا خلوص سے ان کو دعوت دی جائے! اس حوالے سے بیصدیث ہم پڑھ چکے ہیں: ((آکلیڈینُ النصیف کھُو)) کہ دین تو نام ہی خیر خواہی کو فوظ رکھیں۔ اس بارے میں خواہی کا میر کا میرا ہول' ورنہ آپ کی دعوت دیے وقت تھے وخیرخواہی کو فوظ رکھیں۔ اس بارے میں دوسری شرط یہ ہے کہ آپ جس بات کی دعوت دے رہے ہیں اس پرخود بھی عمل پیرا ہول' ورنہ آپ کی دعوت غیر مؤثر رہے گی۔

دعوت و تبلیغ کے ضمن میں تیسری ذیلی سطح اُن لوگوں کا مقابلہ اور ان کے خلاف جدو جہد کرنا ہے جو با قاعدہ ٹریننگ لے کرلوگوں کو گمراہ کرنے میں لگے ہوئے ہیں۔ جیسے عیسائی مبلغین لوگوں کوعیسائی بنانے کے لیے کوشاں ہیں اور انہیں بہت فنڈ ز دیے جاتے ہیں۔ عیسائی مشنریز کے بجٹ حکومتوں کے بجٹ کی طرح ہوتے ہیں۔ اسی طرح قادیا نی مبلغین کی جوٹریننگ ہوتی ہے اور انہیں جس طریقے سے پڑھایا سکھایا جاتا ہے عام علاء ان سے بات نہیں کر سکتے جب تک خاص اس موضوع پران کو بھی ٹریننگ نہ دی گئی ہو۔ لہذا ان بگڑے گڑوں کا مقابلہ کرنے کے لیے آپ کو بھی اسی طرح کی ٹریننگ حاصل کرنی ہوگی۔

#### جهاد کی دوسری منزل اورسور ة النحل کی آیت ۱۲۵

دعوت وتبلیغ کے حوالے سے جدو جہد کے تین لیول ہو گئے ۔قرآن مجید کی ایک

آیت میں ان تیوں کوجمع کردیا گیاہے۔ ارشادر بانی ہے:

﴿ أَدُّعُ اللَّى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ آخْسَنُ \*﴾(النحل:١٢٥)

'' آپٌ دعوت دیجیےاپنے رب کے راہتے کی طرف دانائی اور اچھی نفیعت کے ساتھ اوران سے بحث سیجے بہت اجھے طریقے سے ''

اس من میں میہ جھی یا در ہنا چاہیے کہ اچھا وعظ دہ ہے جس پر انسان خود بھی عمل پیرا ہو۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ وَمَنْ اَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّنُ دَعَاۤ اِلَى اللّٰهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَ قَالَ اِنْنِی مِنَ الْمُسْلِمِیْنَ ﴾ (خمّ السحدة) ''ادراُ سُخْص ہے بہتر بات اور کس کی ہوگی جو اللّٰہ کی طرف بلائے اور نیک عمل کرے ادر کیے کہ میں مسلمانوں میں سے ہوں'' ۔ یعنی وہ یہ دعویٰ نہ کرے کہ میں کوئی بہت بڑا مربی یا مزکی ہوں یا یہ کہ میں روحانیت کے بہت او نیج مقام پر فائز ہوں بلکہ وہ کیے کہ میں بھی عام مسلمان ہوں ادر محمہیں اسلام کی دعوت دے رہا ہوں۔ میں این آ پ کوکوئی سپر ہیومن نہیں سجھتا۔ میں متمہیں اسلام کی دعوت دے رہا ہوں۔ میں این آ پ کوکوئی سپر ہیومن نہیں سجھتا۔ میں

نے آپ کوئی دفعہ نوٹ کرایا ہے کہ حضورا کرم مُنَافِیْز نے کبھی اینے آپ کوسپر ہیومن کی حیثیت کے پیشنہیں کیا۔''اربعین نو دی'' کی حدیث نمبر ۲۹ میں بیالفاظ موجود ہیں کہ جب حضرت معا ذر پہنیئا نے عرض کیا کہ رات بھر کے سفر کی وجہ سے لوگ فجر کی نما ز پڑھ کے جب چلے ہیں تو اپنی سواریوں پراونگھ رہے تھے تو اس وجہ سے ان کی اونٹنیاں بِمهار بوكر إدهراً دهراً وهر يهيل كئ بين -اس يرحضورمَ كَالتَّيَّةُ في مايا: ((الْفَا كُنْتُ فَاعِسًا)) ہاں بھئی' میں تو خود بھی اونگھ رہا تھا۔حضور مُنَالِّیُّا اِنْہ نے پینیس فر مایا کہ یہ کیوں اونگھ رہے تھے' بلکہ فر ما یا که میں بھی اونگھ رہا تھااور جو بشری تقاضے ہیں وہ مجھ پر بھی ہیں ۔لہذا دعوت کے شمن میں بیر پہلواہم ہے کہ عام آ دمیوں کے اندر عام آ دمی بن کر دعوت دی جائے 'بیرندہو کہ ان کے اوپر آپ اپنے تقویٰ زیداور درجہ احسان کا کوئی رعب گاٹھیں۔اس طرزِعمل ہے وہ آپ کے قریب آنے کے بجائے' آپ سے بددل ہوکراسلام سے اور دور ہوجا کیں گے۔ تيسري چيزاس آيت ميں به بيان مولَى: "جَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ ٱحْسَنُ" كه بعض اوقات آپ کومناظرہ اور مجادلہ بھی کرنا پڑے گا اور بیددراصل تیسری سطح کے لوگوں کے لیے ہے جوتر بیت یافتہ اور ماہر مبلغین ہوتے ہیں۔ جیسے انیسویں صدی کے اختیام پر مولا نا رحمت الله کیرانو کُ نے ہندوستان میں یا دری فنڈ رکوشکست دی تھی۔ ورنداگر وہ بات نہ ہوتی تو شاید ہندوستان کے سارے مسلمان عیسائی ہوجاتے ۔فنڈ رکلکتہ ہے چل کر د ہلی تک آ گیااور ہر جگہ علاء کوشکستیں دیں'اس لیے کہ ہمارےعلاء تو بائبل پڑھتے ہی نہیں' نہ نورات پڑھی اور نہانجیل' جبکہ عیسائی یا دری تو پورے قر آن مجید کو پڑھ کر'سمجھ کر' عربی زبان سیکھ کراور پوری طرح تیار ہو کر آتے تھے تو ہمارے علاءان کا کیسے مقابلہ كرنكتے تھے؟ مناظرہ كے ليے پہلے كمل تيارى ہونى جاہيے ۔اگروہ آپ كے قر آن پر حملہ کررہے ہیں تو آپ کومعلوم ہونا جا ہے کہ انجیل کے کون کون سے مقامات ہیں جہاں پرآ پ انہیں جھول دکھا سکتے ہیں ۔ اِس دور میں شیخ احمد دیدات مرحوم نے بیرکام کیا اور اب ڈاکٹر ذاکر نائیک بیکام کررہے ہیں۔ڈاکٹر ذاکر نائیک خاص طور پر ہندومت کے خلاف ان کی کتابوں اور ان کے حوالوں سے ان پر ججت قائم کر رہے ہیں۔تو اس

ومر اربعین نؤوی کم محد م دو 648 می و مری در نظابات جمد که می

حوالے سے فرمایا گیا کہ اگر کبھی مجاولہ اور مناظرہ کی نوبت آئے تو وہ التجھے طریقے سے ہونا چاہیے۔ اگر مدمقابل تہہیں گالی دے' تم تب بھی گالی مت وینا۔ وہ اللہ کو برا بھلا کہیں تو تم ان کے معبود وں کو برا بھلا مت کہنا۔ کہیں ایسانہ ہو کہ ان کی حمیت بجڑک السے اور وہ تمہاری بات ہی سننے سے انکار کردیں' بلکہ ہونا پہ چاہیے کہ التجھے طریقے سے ان کے جنا ہے انکار کردیں' بلکہ ہونا پہ چاہیے کہ التجھے طریقے سے ان کے جنا ہوئے ان سے بات کی جائے۔ اس طرح پید وسرے جذبات واحساسات کا پاس کرتے ہوئے ان سے بات کی جائے۔ اس طرح بید وسر سے لیول کے جہاد کے تین level ہوگئے: (i) تعلیم یافتہ اور اشرافیہ طبقے کو دعوت و تبلیغ' اور (iii) تربیت یافتہ' ایکسپرٹ اور بگڑ ہے گڑ وں کو دعوت و تبلیغ۔

## جہاد کی تیسری منزل اوراس کی تین ذیلی سطحیں

اب آئے جہاد کی تیسری منزل کی طرف اور وہ ہے انقلاب بریا کر کے یرانے نظام کوختم کرنا اوراللہ کے دین کو قائم کرنا۔ بیسب سے مشکل مرحلہ ہے۔ یوں سمجھئے کہ جہاد کا درخت جویقین والے ایمان سے پھوٹا تھا'اب وہ اپنی چوٹی کوپنچ رہاہے۔ ہر نظام کے ساتھ کچھ لوگوں کے وابستہ مفادات (vested\_interests) ہوتے ہیں اور وہ یمی چاہتے ہیں کہ ہمارے نظام کوکوئی نہ چھٹرے۔ کیا جا گیردار بھی پیند کرے گا کہ جا گیرداری نظام کوختم کر دیا جائے؟ ونیا کے اندر جو بھی نظام رائج ہیں ان میں چند طبقات کوخاص مراعات حاصل ہوتی ہیں اور وہ بھی بھی اپنی مراعات حیصوڑ نے کو تیار نہیں ہوتے۔ چنانچہاس مرحلہ میں تصادم اور ٹکراؤ ناگزیر ہے۔اس سے پہلے تو سارا معاملہ اندر ہی اندر ہور ہاتھا۔ پہلے مرحلے پرنفس اور شیطان کے خلاف جہا دتو اندر ہی اندر تھا۔ ووسرے نمبریر باطل نظریات اور عقائد کے خلاف جہاد میں بھی جنگ اور تصادم نہیں تھا۔ زیاوہ سے زیادہ کوئی آ یہ کو گالی دے جائے گا' برا بھلا کہہ جائے گا' یا جیسے ہمارے ہاں تبلیغی جماعت کومسجد میں واخل ہونے سے روک دیا جاتا ہے یاان کے بستر تہہ کروا کر نکال باہر کیے جاتے ہیں' مگراس مرحلے میں کوئی مار تانہیں لیکن نظام کو بدلنے کے لیے ہتھلی پرجان رکھ کرمیدان میں آناپڑے گا۔

جہاد کی اس منزل کی بھی آ گے تین ذیلی سطیس ہیں۔ پہلا ہے غیر فعال مزاحمت (passive resistance) نعنی آگر وہ تہمیں ٹار چرکریں ذبنی وجسمانی تشدوکریں تو پہلا مرحلہ بیہ ہے کہ اسے برداشت کرواورکوئی جوائی کارروائی نہ کرو۔ بارہ سال مکہ مکرمہ میں مسلمانوں کے لیے یہی تھم تھا کہ چاہے کا فرتمہارے نکڑے کردیں یا تمہیں زندہ جلادی 'تم نے اپنے وفاع میں بھی ہاتھ نہیں اٹھانا! بیاس تصادم کا پہلا مرحلہ تھا اور یہی اصل میں محمد رسول اللہ من اللہ تا کی کا میابی کا سب سے بردا راز ہے ۔ سیرت مطہرہ کے اس پہلوکولوگوں نے سمجھا ہی نہیں ہے۔ میری کتاب'' منجے انقلاب نبوی من اللہ کی انقلاب کا مطالعہ سیجھے اور جانے کہ رسول اللہ من اللہ تک تھے کہ انقلاب کا منج کیا تھا اور اس کے مراحل کون کون سے سے ۔ ابتدائی بارہ برس تک تھے کہ کوئی جوائی کارروائی نہیں کرنی!

اس زمانے میں جوروسم (persecution) کا ایک انداز زبانی (verbal) بھی تھا۔مثلاً کسی نے آ کے کسی مسلمان کو گالی دی ہے کسی نے کہا کہ یا گل ہو گئے ہویا تمہارا د ماغ خراب ہو گیا ہے۔حضور مُلْاللَّهُ کُھی ( نعوذ باللہ ) پیسب کہا گیا کہ پاگل ہو گئے ہیں' مجنون ہیں'ان پر جاد د کا اثر ہے' وغیرہ۔ بیسب کہا گیا ہے' لیکن اللہ تعالیٰ نے فرمايا: ﴿ وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُوْلُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجْرًا جَمِيْلًا ۞ ۗ ' ( اے نِي ۖ تُلْتَيْنَا ۖ ! ) جو کچھ بدلوگ کہدر ہے ہیں اس پرآ پ صبر کیجیے اور ان کوچھوڑ دیجیے بڑی خوبصورتی سے کنارہ کشی کرتے ہوئے''۔ ظاہر ہے کہ آپ مُلَاثِیْرُ کوان جملوں سے سخت تکلیف بھی پہنچی تھی۔ سورة الحجرك آخريس فرمايا: ﴿ وَلَقَدُ نَعُلَمُ أَنَّكَ يَضِيْقُ صَدُّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ ﴾ ''اورہم جانتے ہیں کہ آ پ کا سینہ تنگ ہوتا ہےان کی با توں ہے''۔ یعنی آ پ مَا لِلْيُؤْمِ کا ول دکھتا ہے کہ یہی وہ لوگ تھے جومیرے قدموں میں اپنی آئکھیں بچھاتے تھے اور مجھے الصادق اورالا مین کہتے تھے' آج یہ مجھے جھوٹا اور شاعر کہہ رہے ہیں۔اس پرآپ کو سخت کوفت ہوتی تھی لیکن اس وقت تھم یہی تھا کہ کفار کی طرف سے جوبھی اذبیت آئے' چاہے دہ زبانی ہویا جسمانی مبرصورت اسے جھلواور برداشت کرو۔ یہ جہاد کے تیسر بے مر طے کی پہلی ذیلی سطح ہے۔

و اربعین نُووی کے معرب ہوں 650 ہیں جمعہ کا اس کے بعد ایک وقت آتا ہے جبکہ داعی کے ساتھ تعداد کافی ہوجاتی ہے اور اب
اس کے لیے اس نظام کولاکا رناممکن ہوجاتا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ دوجارسوآ دمیوں سے
نظام کو تبدیل نہیں کیا جا سکتا۔ آج کل کے حساب سے تولا کھوں آ دمی جا ہمیں۔ اب اگر
داعی کواندازہ ہے کہ معتد بہ تعداد موجود ہے تواب وہ اس نظام کے خلاف کوئی عملی حرکت

کرے اور فعال مزاحمت (active resistance) کا آغاز کرے۔ یہ ہے جہاد

کے تیسرے مرحلے کی دوسری ذیلی سطح۔

اس کے بعد آخری سطح پر آکر حق و باطل کا تصادم ہوگا اور اس تصادم میں جائیں ہی جا کیں گی۔ یہ دوطرفہ تصادم بھی ہوسکتا ہے جیے ہمیں حضور اکرم مُنَافِیْنِم کی سیرت میں نظر آتا ہے اور یہ یک طرفہ تصادم بھی ہوسکتا ہے۔ آج کے دور میں یک طرفہ تصادم اور یک طرفہ جنگ کی شکل سامنے آئی ہے۔ وہ یہ ہے کہ آپ کسی پر ہاتھ نہ اُٹھا کیں لیکن نظام کی شکل سامنے آئی ہے۔ وہ یہ ہے کہ آپ کسی پر ہاتھ نہ اُٹھا کیں لیکن نظام فوجند کی گردیں۔ یہ نوبت پاکستان میں آج تک نہیں آئی البتہ اہل شیع نے ایک دفعہ یہ کر کے دکھایا ہے۔ ضیاء اور ت پاکستان میں آج تک نہیں آئی البتہ اہل شیع نے ایک دفعہ یہ کر کے دکھایا ہے۔ ضیاء الحق کے زمانے میں پچپاس ہزار کی تعداد میں انہوں نے سیکر پڑ یٹ کا گھراؤ کر لیا اور کہا کہ نہیں لی جائے گے۔ زکو ق ہم آپ کونہیں دیں گے ہم جہاں دیتے ہیں وہیں دیں گے نہیں لی جائے گے۔ زکو ق ان کے مراجع یعنی ایران اور عراق میں موجود ان کے بڑے بوے ماری کی خواتی ہے اور وہ عام آدی کے لینہیں ہے ۔ سے بہر حال انہوں نے یہ کر کے علماء کو جاتی ہا ور وہ عام آدی کے لینہیں ہے ۔ سے بہر حال انہوں نے یہ کر کے علماء کو جاتی ہا رشل لاء ایڈ منسٹریٹر ضیاء الحق کوان کا مطالبہ ما نتا پڑا۔

آج کے دور میں یک طرفہ تصادم کی بینی شکل بیدا ہوئی ہے۔ یوکرائن میں اس طریقے سے انقلاب آگیا۔ جب لوگوں کے سیلاب نے پارلیمنٹ پرحملہ کر دیا تو ان کا صدر پچھلے دروازے سے جان بچا کر بھاگ گیا۔ یہی جار جیا میں ہوا اور یہی لاطیٰی امریکہ کے کئی ممالک میں ہو چکا ہے۔ یہ یک طرفہ تصادم دنیا میں ہو رہا ہے 'لیکن ہمیں اپنی جان دینے کے لیے تیار رہنا پڑے گا۔ ہوسکتا ہے کہ حکومت تھم دے اور آپ کے اوپر گولیاں چل جا کیں اور آپ کواپنی جان کا نذرانہ پیش کرنا پڑے ۔ جان دی ہوئی اُس کی تھی حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا!

اب بیہ جہادے آگے بڑھ کر قال کا مرحلہ آگیااور بیہ جہاد کا آخری اور سب سے او نچا درجہ ہے۔ اس کے لیے آغاز خطاب میں سورۃ القف کی بیر آیت بھی تلاوت کی گئی تھی: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُبِحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُونَ فِنْ سَبِيلِهِ صَفَّا كَانَّهُمْ بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴾ ''اللّہ کوتو محبوب ہیں وہ بندے جواس کی راہ میں صفیں باندھ کر قال کرتے ہیں جیسے کہ وہ سیسہ یلائی دیوار ہوں۔''

دین فرائض کے حوالے سے میں نے تین منزلہ ممارت کی مثال دی ہے۔ اس میں فلا ہر بات ہے کہ پہلی منزل سے اوپر چڑھنے کے لیے سٹر ھی چاہیے تو دہ جہاد کا پہلا مرحلہ ہے۔ دوسری منزل سے اوپر جانے کے لیے پھر آپ کوسٹر ھی چاہیے تو یہ جہاد کا دوسرا مرحلہ ہے۔ پھر آخری منزل پر جانے کے لیے بھی سٹر ھی چاہیے تو دہ جہاد کا تیسرا مرحلہ ہے۔ جہا د کا ذر لیعہ: قر آن مجید!

آخری بات یہ ہے کہ آپ کے پاس جہاد کرنے کے لیے ہتھیار اور ذر لیعہ کیا ہے؟ --- بیقر آن مجید ہے ۔لہٰذا قر آن مجید پڑھوا دراسے اپنے اندرا تارو۔جیسے رسول اللہٰ مُظَافِّیْنِ کُو کھم دیا گیا:

﴿ يَا يُنِهَا الْمُزَّمِّلُ ۚ فُمِ الَّذِلَ اِلَّا قَلِيْلًا ﴿ يَصْفَةٌ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيُلًا ﴾ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَبِّلِ الْقُرُانَ تَرْبِيْلًا ﴾

''اے کمبل میں کیٹ کر لیٹنے والے (مُثَلِّثَیْنُمُ)! آپ کھڑے رہا کریں رات کو (نماز میں) سوائے اس کے تھوڑے سے جھے کے۔ (یعنی) اس کا آ دھایااس سے تھوڑا کم کر لیجے۔ یا اس پرتھوڑا بڑھالیں اور تھبر تھبر کرقر آن پڑھتے جائیے۔''

بیقر آن نور ہے اور جتنا نور باطن کے اندر جائے گا آئی ہی اندر کی تاریکیاں چھٹی جا<sup>ئی</sup>ں

و اربعین نَوَوی کردی و 652 کار خطابات بحد کهی گ ۔نفس کےخلاف جہاد کے لیے ہتھیار بھی قر آن ہے اور دعوت وتبلیغ میں ہتھیار بھی قرآن بى ہے اس ليے كه قرآن ميں حكمت ہے: ﴿ ذَلِكَ مِمَّا أَوْ خَي إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ ﴿ ﴾ (بنى اسرائيل: ٣٩) "بيب جو (اح مِمَنَالِيَّا اللهِ كَاسِ كرب ني آپ ك طرف وحی کی ہے حکمت میں ہے'' قر آن سے حکمت سکھوا ورحکمت کی سطح پر دعوت وتبلیغ دو۔قر آن سے وعظ حاصل کرواوراس وعظ کے ذریعے سے دعوت وتبلیخ دو۔قر آن مجید ہے سمجھو کہ مشرکین کے خلاف کیسے مناظرہ ہوا' منافقین کے ساتھ کیسے ہوا' اہل کتاب کے ساتھ کیسے ہوا اور پھرای کے حساب سے خود بھی تیاری کرو۔ پیسب قر آن مجید میں موجود ہے۔ گویا جہاد کے تینول levels کے لیے ہتھیار قرآن ہے۔ای لیے سورة الفرقان مين فرمايا كيا: ﴿ فَلَا تُطِع الْكُفِوِيْنَ وَجَاهِدُهُمُ بِهِ جِهَادًا كَبِيْرًا ﴿ ) ` ' تَو (اے نبی مُثَاثِینَا اِ) آپ ان کفار کا کہنا نہ مانیے اور آپ ان کے ساتھ جہاد کریں اس ( قرآن ) کے ذریعے ہے بڑا جہاد''۔ا کیلے میں جو جہاد ہور ہا تھا— جاہے وہ نفس کے خلاف تھا' حاہے وہ باطل عقائد اور باطل لغویات کے خلاف تھا — وہ جہاد بالقرآ ن تھا' یعن قرآن کے ذریعے سے جہاد ہور ہاتھا۔

### جہاد کے لیے اجتماعیت کی ضرورت

ایک بات اورنوٹ کیجے کہ پہلی سطح کے جہاد کے لیے کسی جماعت یا کسی اجماعیت کی ضرورت نہیں ہے۔ وہ تو آپ کواپنے ہی اندر سے جنگ کرنی ہے۔ میں آپ کے نفس کے خلاف جہاد کر سکتے ہیں۔البتہ اگر کے خلاف جہاد نہیں کرسکتا اور نہ آپ میر نے نفس کے خلاف جہاد کر سکتے ہیں۔البتہ اگر ایک جماعت موجود ہو تو اس سے سہولت ہو جاتی ہے۔ آپ بھی ای کشکش میں لگے ہوئے ہیں اور میں بھی لگا ہوا ہوں تو میں دیکھوں گا کہ سے میرا بھائی آگے نکل گیا ہے تو میں ہوئے ہیں اور میں بھی لگا ہوا ہوں تو میں دیکھوں گا کہ سے میرا بھائی آگے نکل گیا ہے تو میں بھی زیادہ کوشش کروں گا۔ای طرح دوسرے مرحلے پر یعنی دعوت و تبلیغ کے لیے بھی جماعت لازم نہیں ہے۔البتہ ادارے ہونے چاہئیں۔ جیسے ہماری انجمین خدام القرآن ہے۔البدی القرآن ہے۔البدی ایک طرح قرآن مجید کی تبلیغ و اشاعت کے لیے اور بھی بہت ی انجمنیں ہیں مشلا ہے۔البدی ایک ایک اسلامک ریسرچ فاؤنڈیشن (IRF) ہے جوآج بہت بڑا ادارہ بن گیا ہے۔البدی ایک

ادارہ ہے جوخوا تین کے اندر قرآن مجید کاعلم پھیلا رہا ہے۔لیکن تیسرے مرحلے پر یعنی جہاد بالسیف جہاد بالید—جس کا نام قبال ہے ۔۔۔ کے لیے جماعت شرطِ لازم ہے۔ یہ انفرادی طور پرنہیں ہوسکتا' بلکہ اس کے لیے سمع و طاعت والی جماعت ضروری ہے۔ حضرت حارث الاشعری ڈاٹیز فرماتے ہیں کہ رسول اللہ منگائیز آنے فرمایا:

((اَنَا آمُرُكُمْ بِخَمْسِ، اللهُ اَمَرَنِي بِهِنَّ : بِالْجَمَاعَةِ، وَالسَّمْعِ، وَالطَّاعَةِ، وَالْطَاعَةِ، وَالْطَاعَةِ، وَالْجِهَادِ فِي سَبِيل اللهِ)) (١)

'' میں تنہیں پانچ باتوں کا تھم ویتا ہوں۔اللہ نے مجھے ان کا تھم دیا ہے۔ یعنی جماعت' سننا'اطاعت کرنا' جمرت'اوراللہ کی راہ میں جہاد کرنا۔''

یہ جماعت کالزوم اصل میں آخری درج کے لیے ہے۔ پہلے درج کے لیے جماعت ضروری نہیں ہے' صرف صحبت صالح کافی ہے۔ دوسرے درج کے لیے ادارے' انجمنیں' فاؤنڈیشن اورنشر واشاعت کے ادارے وغیرہ کافی ہیں۔لیکن تیسرے لیول کا جہاد جماعت کی شکل میں ہوگا اور جماعت اگر حضور مُلَّا اَیْنِیْم کے نقش قدم پر قائم کرنی ہے تو وہ بیعت کی بنیاد پر ہوگی۔حضرت عبادہ بن الصامت رِنَائِیْمُ فرماتے ہیں:

بَايَعْنَا رَسُوْلَ اللّهِ عَلَيْ عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، فِى الْعُسْرِ والْيُسْرِ، وَالْمُسْرِ وَالْمُسْرِ، وَالْمُسْرِ وَعَلَى اَنْ نَقُولَ بِالْمُحِقِ آيْنَمَا كُنّا، لَا نَخَافُ فِى اللّهِ لَوْمَةَ لَا يُمِ (٢) (٢ مَ فَاللّهِ كَرُمَةُ لَا يُمِ (٢) مَ فَاللّهُ كَرُمُ مِنْ اللّهِ لَوْمَةَ لَا يُمِ (٢) مَ فَوَاهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللهُ الللّهُ الللللللللهُ الللللللللهُ الللللهُ الللللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللللللهُ اللللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللللله

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الامثال عن رسول الله ﷺ باب ما جاء في مثل الصلاة والصيام والصدقة\_ومسند احمد مسند الشامين:١٦٧١٨ واللفظ له\_

<sup>(</sup>٢) صحيح البخارى كتاب الاحكام باب كيف يبايع الامام الناس وكتاب الفتن باب قول النبي النبي الله الله الله المرون بعدى امورًا تنكرونها وصحيح مسلم كتاب الامارة باب وجوب طاعة الامير في غير معصية .....

و اربعین نؤوی که عرب در 654 عرب خطابات جمد کاری

جھڑ یں گے نہیں' لیکن کچ بولیں گے جہاں کہیں بھی ہم ہوں گے' اور اللہ کے معالمے میں کسی بھی ملامت کرنے والے کی ملامت سے بے خوف رہیں گے۔'
فرائف دینی کے جامع تصور کے حوالے سے جو کمی رہ گئ تھی' وہ اب پوری ہوگئ ہے'
بایں طور کہ میں نے اس سہ منزلہ ممارت میں ایک سٹر تھی کا اضافہ کیا ہے اور وہ جہاد ہے۔
پھراس کے تین لیولز اور آ گے ان تین لیولز کے سب لیولز ہیں۔لیکن ان میں مشترک بات
میہ ہے کہ ان ساری سطحوں پر جہاد میں اصل ذریعہ قر آن ہے اور اہم بات یہ ہے کہ
تیسرے مرطے میں جان ہی پر رکھ کر (چاہے دو طرفہ جنگ ہویا کی طرفہ) اپنی جان
دسینے کے لیے تیاری کرنی پڑے گی۔

اللہ تعالیٰ ہمیں دین کے فرائض کو سجھنے اور پھراس پر سیجے معنوں میں عمل کرنے کی تو فیق عطافر ہائے ۔ آمین یارب العالمین!

أَقُولُ قَوْلِيُ هَذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

حديث

**31** 

# زبدكى حقيقت وفضيلت

۲۷ جون ۴۰۰۸ ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُونُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطِنِ الرَّجِيْمِ ... بِسَمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ كَلَّ بَلُ تُحُبُّونَ الْمَاعِلَةِ فَوَتَكَرُونَ الْأَخِرَةَ فَ (القيامة) كَلَّ بَلُ تُحُبُّونَ الْعَلَي الدَّنْيَافَ وَالْاَخِرَةُ خَيْرٌ وَالْبَعْلَى (الاعلى) بَلْ تُحُبُّنُ وَالْهَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْاَخِرَةُ خَيْرٌ وَالْبُعْلَى (الاعلى) إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْاَرْضِ زِيْنَةً لَهَا لِنَبْلُوهُمْ التَّهُمُ المَّسُنُ عَمَلُهِ وَاللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللللْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُ

عَنُ آبِي الْعَبَّاسِ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ عَلَىٰ فَالَ جَاءَ رَجُلٌ اِلَى النَّبِيِّ عَلَّىٰ فَقَالَ: يَا رَسُوْلَ اللَّهِ! دُلَّنِيْ عَلَى عَمَلٍ اِذَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِيَ اللَّهُ وَاَحَبَّنِي النَّاسُ وَقَالَ:

((ازْهَدُ فِي الدُّنْيَا يُبِحِبَّكَ اللهُ وَازْهَدُ فِيْمَا فِيْ اَيْدِي النَّاسِ يُحِبَّكَ النَّاسُ))

سیدناابوالعباس بهل بن سعدالساعدی واثنین سے روایت ہے کہ ایک شخص نبی اکرم مَلَاثَیْنَا کِی خدمت میں آیا اور اس نے کہا: یارسول الله مَلَّاثِیْنَا! مجھے کوئی ایسا عمل بتلایئے جب میں اسے بجالا وَں تو الله تعالیٰ بھی مجھ سے محبت کرے اور لوگ بھی مجھ سے محبت کریں۔ آی مَلَیْ اَتَّیْنَا کُھی مجھ سے محبت کریں۔ آی مِنْ اَتَّیْنَا کُھی نے فر مایا:

'' دنیا سے بے رغبت ہو جاؤ' اللہ تعالیٰتم ہے محبت فر مائے گا' اورلوگوں کے پاس جو کچھ ہے اس سے بے نیاز رہو'لوگ تم ہے محبت کریں گے۔''

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه٬ كتاب الزهد٬ باب الزهد في الدنيا\_

وهر اربعین نؤوی کرد چی و هر 656 می و هری و طابات جمعه کدی معزّ زسامعین کرام!

دین اسلام کی تعلیمات کے عملی پہلو کا لُتِ لُباب اگرایک جملے میں بیان کیا جائے تو وہ یہ ہے کہ انسان طالبِ دنیا نہ رہے ٔ طالبِ آخرت اور طالبِ عقبیٰ بن جائے۔ یہ گویا ایک طرح کالٹمس ٹیسٹ ہے بایں طور کہ کسی شخص کی ایمانی کیفیت کے بارے میں انداز ہ کرنا ہوتو اس کی طلب دنیا اور طلب عقبیٰ کا حال دکھے لیجے۔

### د نیوی واُخروی زندگی کی حیثیت اور هاری تر جیجات

دُنیوی اوراُ خروی زندگی کی کیا حیثیت ہے اور ہماری تر جیجات کیا ہیں؟ یہ موضوع قر آنِ مجید کے بے شارمقامات پر آیا ہے۔'' مُشتے نمونداز خروارے' کے طور پر میں نے ابتدا میں تین آیات کی ملاوت کی ہے۔ سورۃ القیامہ میں اللہ تعالیٰ شکوہ کے انداز میں نوع انسانی ے كهدر ، إلى الله عَالَ الله عَاجِلَةُ إِن الْعَاجِلَةَ ﴿ وَتَذَرُونَ الْاَخِرَةَ ﴿ ﴾ " بر كُرنبيس! اصل بات سے ہے کہتم لوگ جلدی ملنے والی چیز (یعنی ونیا) سے محبت کرتے ہو۔اورتم آ خرت کوچھوڑ دیتے ہو''۔ یعنی تمہارااصل مرض یہ ہے کہتم لوگ'' خب عاجلہ'' میں مبتلا ہؤا پنی دنیا کی زندگی اور دنیا کے مال واسباب ہے محبت کرتے ہواوراس کے مقابلے میں آخرت کو بالکل ہی نظرانداز کیے ہوئے ہو۔ پھریہی بات سورۃ الاعلیٰ میں بایں الفاظ فر ما لَى كَنْ : ﴿ بَلْ تُوْثِرُونَ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا ﴿ وَالْاحِرَةُ خَيْرٌ ۚ وَٱبْقَلَى ﴾ " بلكمتم دنيا کی زندگی کوئر جیج دیتے ہو۔جبکہ آخرت بہتر بھی ہے اور باقی رہنے والی بھی'۔ آخرت کے مقابلے میں دنیا فانی اور چندروز ہ ہے۔اول تو پوری دنیا ہی فانی ہے اور ایک ون پوری کائنات نے ختم ہو جانا ہے پھراس میں ہماری کیا حیثیت ہے۔ ہماری زندگی تو بس چند سال کی ہے جبکہ اللہ کا ایک دن ہزار برس کا ہے کیکن ہمارا طرزعمل یہ ہے کہ ہم آخرت کے مقابلے میں دنیا کو''ترجیح'' ویتے ہیں۔اس لفظ ترجیح کونوٹ سیجیے۔ یہ بات واضح ہے کہ جارادین پنہیں کہتا کہ دنیا کوچھوڑ دو۔ترک ِ ونیا تور ہبانیت ہے اور وہ اسلام میں نہیں ہے۔لیکن مطلوب طرزعمل میہ ہے کہ ونیا میں رہتے ہوئے آخرت کوتر جیج وواوراس ضمن میں کیفیت بیہونی جا ہے کہ ع'' بازار ہے گز راہوں' خریدارنہیں ہوں!''

و اربعین نووی کی در 657 کا دری در فطابات جمع کمری

### دنیا کا بنا وُسنگھار ذریعیرُ آز مائش ہے!

تیسری آیت جو میں نے ابتدا میں تلاوت کی'و ہسورۃ الکہف کی آیت کے ہے اور اس میں بیہ بات بڑے ہی کا نٹے دارا نداز میں کہی گئی ہے۔۔۔سورۃ الکہف کے بارے میں حضورمَا کُشِیَا نے فر مایا ہے کہ و جالی فتنے سے بچنا چاہتے ہوتو سور ۃ الکہف کی ابتدا کی دس آ پات کی تلاوت کرو ۔بعض روایات میں آتا ہے کہ آخری آیات کی تلاوت کرواور بعض روایات میں آتا ہے کہ پوری سورۃ الکہف کی تلاوت کرو۔سورۃ الکہف اور فتنہ د جال کے مابین کیا ربط وتعلق ہے'اس پرمیر ہے مفصل دروس موجود ہیں جن کا مطالعہ مفید رہے گا—اس سورۃ کے پہلے رکوع میں بیآیت آئی ہے:﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْض زِينَةً لَّهَا لِنَبْلُوَهُمْ آيُّهُمْ آخسَنُ عَمَلًا ﴾ "نقينا بم نے بناديا ہے جو كھزين يرب اسے اس کا بناؤسٹگھارتا کہ انہیں ہم آ ز مائیں کہ ان میں کون بہتر ہے مل میں''۔وُنیا کے یہ ظاہری ٹھاٹھ باٹھ دراصل انسان کی آ زمائش کے لیے بنائے گئے ہیں۔ایک طرف ونیا کی پیسب دلچسپیاں اور رنگینیاں ہیں اور دوسری طرف اللہ اور اس کے احکام ہیں۔ انسان کے سامنے بید دونوں راہتے کھلے جیموڑ کر دراصل پیدد کھنامقصود ہے کہ وہ ان میں ہے کس کا انتخاب کرتا ہے۔ دنیا کی رنگینیوں میں کھوجا تاہے'اس عروس ہزار داماد کے عشق کے اندر مبتلا ہوکر ساری دوڑ دھوپ اور دن رات کی محنت ومشقت اس کے لیے کرتا ہے یا اپنے خالق و مالک کو بہجانتے ہوئے اس کے احکام کی تقمیل کواپنی زندگی کا اصل مقصود سجھتا ہے اور آخرت کا طالب ہوکر دنیا کوصرف بقد رِضرورت استعمال کرتا ہے۔ اس بات کو بہت بیارے انداز میں ایک شعرمیں یوں کہا گیا ہے: ۔ رُخ روشٰ کے آگے شمع رکھ کروہ پیہ کہتے ہیں أدهرجا تاہے دیکھیں یا إدهر پر داند آتا ہے!

ا یک طرف ہمارے محبوب حقیق کا دمکتا ہوا روثن چیرہ ہے اور دوسری طرف بید نیا کی روشنی اور چیک ہے جوحقیقی نہیں ہے'اب دیکھنااصل میں بیہ ہے کہ پروانہ اُ دھرجار ہاہے یا اِ دھر آ رہا ہے۔ و در اربعین نووی که می ۱۹۵۸ کا ۱۹۶۸ کا در می فطایات جمعه کاری ای آ ز مائش کے لیےاللہ تعالٰی نے دنیا کوزیبائش اور آ رائش ہے نواز اہے اور یہ آ رائش وزیبائش آج این انتها کو بھنج گئی ہے۔ یہ دنیا اتن حسین بھی بھی نہیں تھی جتنی کہ آج ہے۔ دنیا کاحسن دبئ ' پورپ' امریکہ' ابوظہبی اورسعودی عرب میں جا کے دیجھئے' وہاں آپ کو دنیا کی آ رائش وزیبائش اپنی انتها پرنظر آئے گی۔ پھرظاہر بات ہے کہ آ دمی اس کی طرف کھینچتا چلا جاتا ہے ۔اس و نیا کو دلہن کی طرح بنا وُسنگھار کر کے ہمارے سامنے ر کھ دیا گیا ہے اور ہمار اامتحان ہے کہ ہماری ساری توجہ اور محبت اس پر مرکوز ہوجاتی ہے یا ہماری محبت کا مرکز ومحوراللہ سبحا نہ و تعالیٰ قراریا تا ہے۔

# زېد بمحبوبِ الهي بننے كاخصوصي ذريعه

اربعین نووی کی زیرمطالعہ حدیث (حدیث نمبراس) بھی اس موضوع ہے متعلق ہے۔سیدنا ابوالعباس سل بن سعد الساعدي طالت الله على : جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبيّ عَلَيْكُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ عَلَيْكِ إِنَّ أَيكُ شخص نبي الرمُ فَاللَّهُ مِنْ كَا عَدِمت مين حاضر هُوا اوراس نے کہا: اے اللہ کے رسول مَنْ النَّهِ عَلَى عَمَلِ إِذَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي اللَّهُ وَأَحَبَّنِي النَّاسِ ''ميري را ہنمائي فرمائيے کي ایسے عمل کی طرف کہ جب میں اس پرعمل کرلوں تو اللہ تعالیٰ بھی مجھ ہے محبت کرنے لگے اورلوگ بھی مجھ ہے محبت کرنے لگیں'' \_ یعنی کوئی ایساعمل بتلایئے کہ جس کے کرنے سے میں اللہ کا بھی محبوب بن جاؤں اور لوگوں کا بھی محبوب بن جاؤں ۔تمنا بہت اچھی اور بہت عمد ہ ہے ۔صحابیؓ کے سوال ہے معلوم ہوتا ہے کہانہیں د نیااور آخرت دونوں کی فکرتھی اور انہوں نے ترجیح آخرت کو دی كەللەڭكومقدم ركھا'كەمىن اللەكا بھىمىجوب بن جاۇں اور دنيا كابھىمجوب بن جاۇں ـ اس كے جواب ميں محدرسول الله مَنْ اللهُ عَلَيْهِ إِنْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ ال '' دنیا سے زہدا ختیار کرو'اللہ تم سے محبت کرے گا'' ۔ یعنی دنیا کی آسائشوں' آرائشوں' عیاشیوں' لذتوں ہے بچو انہیں کم ہے کم رکھوتو اللّٰدتم ہے محبت کرے گا۔

ہمارے ہاں عموماً زہد و قناعت کا لفظ بولا جاہے۔ قناعت کے معنی ہی یہ ہیں کہ کم ہے کم پرراضی رہنا اور زیادہ کی ہوس کا نہ ہونا 'لینی اینے سے زیادہ والوں کو دیکھ کر کوئی و اربعین نؤوی کی می در (659 می در خطابات جمع کمی

رشک ندآئے کدان کے اوپر تو اللہ کی بڑی رخمتیں ہیں۔بس بیجذبہ ہو کہ اللہ نے جو بچھ مجھے دیا ہے اور جس حال پر مجھے رکھا ہے اس پر میں شکرا داکر تا ہوں۔ ہوسکتا ہے کہ اگروہ مجھے زیاوہ دے دیتا تو میرے اندر اخلاقی طور پر زوال آجاتا اور میں عیاشیوں اور بدمعاشیوں میں مبتلا ہوجاتا۔لہذا میرے لیے بیکی در حقیقت بہت بڑی فنیمت ہے اور اسی میں میرے لیے عافیت ہے۔

## د نیا کی بے بضاعتی

اب اس کے شمن میں' میں دواورا حادیث آپ کوسنا تا ہوں جو بہت ہی عمدہ ہیں۔ یوں سمجھتے کہ جوامع الکلم میں ہے ہیں۔ پہلی حدیث کے راوی حضرت عبداللہ بن عمر فالنها بينُ وه كہتے ہيں كه ايك دن حضور مُنافيدًا نے مجھے ميرے كند ھے سے بكڑ ااور فر مايا: ((كُنْ فِي الدُّنْيَا كَانَكَ غَرِيْبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيْلِ))(') '' ويَصودنيا مِين ايسے رہوگويا تم اجنبی ہویا راستہ چلنے والے مسافر ہؤ' لینی دنیا کے معیارات کے اعتبار سے نامور و مشہور ہوجانا'صاحبِ اقتدار ہو جانا' صاحبِ ٹروت ہوجانا' بیرمطلوب نہیں ہونا جاہیے' بلکہ دنیا میں ایسے رہنا جاہیے جیسے کہ اجنبی ہو۔ یہ دنیا تمہارا وطن نہیں ہے بلکہ تمہارا اصل وطن اورتمہارا اصل گھر تو آخرت میں ہے۔ بید نیا تو عارضی ٹھکا نہ ہے اور تمہیں یہاں امتحان کے لیے بھیجا گیا ہے۔سورۃ الملک میں فرمایا:﴿ٱلَّذِیْ حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَهُلُوَّكُمْ اَيُّكُمْ اَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ (آيت)'' (الله بي وه ذات ہے)جس نے موت اور زندگی کو پیدا کیا تا کتمہیں آ زمائے کہتم میں سے کون اچھے اعمال کرنے والا ہے''۔ تھی اللہ دے کرآ زماتاہے کہ بندہ شکر کرتا ہے پانہیں اور بھی چھین کرآ زماتا ہے کہ صبر کرتا ہے یانہیں! صابر وشاکر کے الفاظ اردو میں بھی ہمارے ہاں جڑ کر آئے ہیں۔اگر کوئی تکلیف آگئی یا کوئی نقصان ہو گیا یا کوئی بیاری آگئی توانسان اے اللہ کی طرف ہے سمجھتے موے صبر کرے اور کوئی بھی حرف شکایت زبان پر نہ آنے یائے۔ سورة الحدید میں فرمایا:

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب الرقاق باب قول النبی الله کن فی الدنیا کانك غریب او عابر سبیل و سبیل و

و اربعین نووی کری (660 کرد کرد خطابات جمع کری

# شکر کے لوازم

اس کے برعکس اگراللہ نے انسان کواپنے انعامات سے نواز اہے تو پھرانسان کے اندرشکر کے جذبات ہونے جاہئیں۔امام راغبؓ کے مطابق شکر میں تین چیزیں شامل ہیں: شکر بالقلب شکر باللیان اورشکر بالجوارح۔ دل میں اللہ کے احسان کی عظمت قائم ہو جائے' پیشکر بالقلب ہے۔ پھراحیان مندی کے جذبات دل میں ہے اُ بھریں جیسے سی چشمے میں سے یانی اُبلتا ہے اور وہ جذبات زبان سے الفاظ کی صورت میں ادا ہوں توبیشکر باللسان ہے۔آپ بھوکے تھے' کمزوری محسوں کررہے تھے'اللہ نے کھانے کو پچھ دے دیا تو اب شکر ادا کرو اور اس کے لیے رسول اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ نے بید دعاسکھائی ہے: ((ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي ٱطْعَمَنِي وَسَقَانِي وَجَعَلَنِيْ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ)) ' كُل شَرَاوركُل ثنا اللہ کے لیے ہے جس نے مجھے ( بھوک میں ) کھانا کھلایا اور (پیاس میں ) یانی پلایا اور مجھے مسلمانوں میں سے بنایا''۔ای طرح باقی نعمتوں پر بھی اللہ کی حمد اور اللہ کاشکر لازمی ہے' یہاں تک کہ آپ بیت الخلاء میں گئے' فراغت ہوگئی' پہلے طبیعت بوجھل تھی' اب طبیعت کے اندرانشراح پیدا ہوگیا تو آپ باہرنگل کریددعا پڑھیں: ((اَلْحَمْدُ لِلله الَّذِي أَذْهَبَ عَتِي الْأَذْى وَعَافَانِنْي) ' 'كُلْ شكر اوركُل ثنَّا الله كے ليے ہے جس نے مجھے سے اذیت بخش چیز کودور کر دیا اور مجھے عافیت بخش''۔ سوچئے اگر آپ کا پییٹا ب رک

جائے تو آپ کا کیا حشر ہوگا؟ وہ حشر جو ہوگا سو ہوگا 'لیکن اس کے ساتھ جوز ہر لیے جراثیم' جس کو انسان پیشاب کے ذریعے سے خارج کرتا ہے' جسم کے اندر ہی رہیں گے تو وہ آپ کے اندرایک قیامت برپا کردیں گے۔ اس طرح اگر آپ کو اجابت نہیں ہو رہی' شدید بیقیض ہوگئ ہے تو اس صورت میں بھی آپ کا حال برا ہوجائے گا۔ چنا نچہ اس دعامیں کتنے پیارے الفاظ آئے ہیں کہ' آؤ ہی بحقی الاُڈی و عَافَانِی '' (مجھے سے اذیت بخش چیز کو دور کر دیا اور مجھے عافیت بخشی) — بہر حال زبان سے شکر کے جذبات کا اظہار کرناشکر باللیان ہے۔

ای طرح ایک شکر بالجوارح ہے مینی ایے جسم کے تمام اعضاء سے شکر کرنا اور اللہ کی تمام نعمتوں کو سیح صحیح استعال کرنا۔ اگر آپ نے کسی نعمت کو غلط استعال کیا تو بینا شکری اور کفرانِ نعمت ہوگا۔ یا اللہ نے آپ کو ایک نعمت دی اور آپ نے وہ نعمت استعال ہی نہیں کی تو یہ بھی گفرانِ نعمت کے زمرے میں آتا ہے۔ بی نوع انسان پر اللہ تعالیٰ کا سب سے بڑا انعام قرآن مجید ہے اور اگر آپ نے اس کی طرف توجہ بی نہیں کی تو یہ سب سے بڑا انعام قرآن مجید ہے اور اگر آپ نے اس کی طرف توجہ بی نہیں کی تو یہ سب سے بڑا کفرانِ نعمت ہے کہ اس کے کہ نعمت ہدایت سے بڑھرکر اور کوئی نعمت نہیں رہتی ۔ آپ اولا دکو دولت کو اقتدار کو اور شرت کو نعمت نہیں رہتی ۔ آپ اولا دکو دولت کو اقتدار کو اور شرت کو نعمت نہیں گی اور آپ ان کا غلط استعال کریں گے ۔ پھر آپ اولاد کی بھی غلط تربیت کی بن جا ئیں گی اور آپ ان کا غلط استعال کریں گے ۔ پھر آپ اولاد کی بھی غلط تربیت کریں گی میں گی کہ میتم ہمارے یاس میری امانت تھی تم نے اس میری ابندہ بنا کر اٹھانے کی کوشش کی یا دنیا کی طلب میں گا کر مجھ سے غافل بنا دیا ؟ خود بھی اس میر با نمور استعال کرنا 'پر ہے شکر بالجوارے۔ کے میم ان کا خود بھی استعال کرنا 'پر ہے شکر بالجوارے۔ کورائے بیت کا میتم کورائ 'جر ہو تھے کے استعال کرنا 'پر ہے شکر بالجوارے۔

د نیا ہمارااصل وطن گھر اورمنزل نہیں ہے!

دوسری حدیث بھی من لیجے۔ یہ بھی بڑی بیاری حدیث ہے۔ حضرت علقمہ بن عبداللہ واللہ علیہ میں اللہ علیہ میں علیہ میں اللہ میں الل

و اربعین نووی کرد دی ( 662 کار میں نووی کرد کرد

فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ لَوِ اتَّخَذْنَا لَكَ وِطَاءً؟ فَقَالَ ''ایک مرتبرسول اللهُ عَلَالَیْ اَلهِ الله پرسوکراً مُصِنَو آپ کے جسم مبارک پر چٹائی کے نشانات تھے۔ہم نے عرض کیا: یارسول اللهُ مَالِیْدَا اِسْمَالِیْدَا اِسْمَالِیْدَا اِسْمَالِیْدِ اِسْمَالِیْدَ اِسْمَالِی وَمَا لِللَّذَنْیَا مَا أَنَا فِی الدُّنْیَا إِلَّا کُورَاکِ اِسْمَطَالٌ تَمْمَ شَجَرَةٍ اللهِ اللهِ اِللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ ال

ردوی رحه رست م راخ وَتَوَكَهَا )) <sup>(۱)</sup>

'' مجھے دنیا سے کیا غرض' میں تو دنیا میں اس طرح ہوں کہ جیسے کوئی سوار کسی درخت کے نیچے سائے کی وجہ سے بیٹھ گیا پھر دہاں سے روانہ ہوگیا اور درخت کو چھوڑ دیا۔''

ظاہر بات ہے کہ وہ درخت اس سوار کا عارضی قیام تھا۔ وہ اُس کا وطن اُس کا گھریااس کی منزل نہیں تھی۔ اسی طرح سے بید نیا بھی ہماری منزل نہارا گھر اور ہمارا وطن نہیں ہے۔ ایک موقع پر حضور مُنَافِیْنِ اُنے فر مایا: ((فَانِنَّمَا خُلِفَۃُ ہُمْ لِآخِرَةِ وِ اللَّدُنَيَا خُلِفَتُ لَکُمْ)) (۲) دیم موقع پر حضور مُنَافِیْنِ اُنے کے ہواور بید دنیا تمہارے لیے پیدا کی گئی ہے'۔ پھراسی دنیا میں ہور ہاہے۔ بہر حال اللہ تعالی نے ہماری ضرور توں کو پورا کرنے کی تمام چیزیں اسی دنیا میں رکھی ہیں'ان کو استعال کروئیکن اس دنیا کو مطلوب و مقصود اور محبوب نہ بنالو۔

ہمارے علماءاس کی بڑی بیاری مثال دیتے ہیں کہ ہم دنیا میں کشتی کی مانندہیں۔ کشتی پانی میں ہے تو عافیت ہے' کیکن اگر کشتی میں پانی آ گیا تو اب بتاہی و ہربادی ہے۔ اس لیے حضور مُنَّاثِیْنِ نَے فر مایا کہ دنیا میں مسافر اور سوار کی طرح رہوجو کسی درخت کے سائے میں آرام کرنے کی خاطر تھوڑی در کے لیے رکتا ہے اور پھروہ اس درخت کو چھوڑ کراپنی اصل منزل کی طرف رواں دواں ہوجا تا ہے۔

ایک اور حدیث ملاحظہ ہو۔ ایک صحابی ڈاٹٹٹ فرماتے ہیں کہ میں حضور اکرم مُٹاٹٹٹٹٹ کی میں حضور اکرم مُٹاٹٹٹٹٹ کی خدمت میں حاضر ہوا تو میں نے دیکھا کہ آپ پر ججیب کیفیت طاری ہے جیسے آپ کسی

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الزهد عاب ما جاء في احد المال بحقه

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في شعب الايمان\_

و اربعین نؤوی کی میں در 663 میں دور کررہے ہوں۔ میں کچھ دیر تک چیز کوا ہے دونوں ہاتھوں سے دھکا دے کرا ہے سے دور کررہے ہوں۔ میں کچھ دیر تک دیکھتا رہا' پھر میں نے پوچھا: یارسول اللّٰہ تَالَیْ اللّٰہ اللّٰہ کیا معاملہ ہے۔ رسول اللّٰه تَالَیْ اللّٰہ فَا فرمایا: دنیا ایک نہایت خوبصورت عورت کی شکل میں میرے سامنے لائی گئ تو میں اسے دھکے دے رہا تھا کہ مجھے تم سے کیا سروکار! تو یہ ہے اصل میں زہد فی الدنیا۔ اگر تم چاہتے ہوکہ اللہ کے مجبوب بن جاؤ تو دنیا میں زہدا ختیار کرو۔

# انسان کیسے لوگوں کامحبوب بن سکتاہے؟

اگلامعاملہ اس سے بھی زیادہ عملی ہے۔ اخلاقیات کے اندریوں سیحھے کہ یہ بلندترین تعلیمات میں سے ہے۔ انسان لوگوں کا محبوب کیسے بن سکتا ہے اس کے بارے میں رسول اللہ ظالی آئے فرمایا: ((وَازْهَدُ فِیْهَا فِیْ اَیْدی النّاسِ یُحِبَّكَ النّاسُ))''اور لوگوں کے پاس جو پچھ ہے اس سے بے نیاز رہو'لوگ تم سے محبت کریں گے'۔ایسا نہ ہو کہ کسی دولت میرے پاس کیوں نہیں؟ یا کہ کسی دولت میرے پاس کیوں نہیں؟ یا حسد تو نہ آئے' لیکن رشک کے انداز میں ایسی بات آجائے تو یہ احساس زہد کے خلاف ہوجائے گا۔ اگر چہ رشک کرنا حرام نہیں ہے' حسد حرام ہے' لیکن رشک زہد کے خلاف ہے جوایک بہت اونچار تبہے۔

اگرانیان لوگوں کے مال و دولت سے بے نیاز رہے اور دولت مند دیکھے کہ یہ آ دمی میر بے پاس میری دولت کی وجہ سے نہیں آیا 'یہ مجھے کو کی کلمہ خیر کہنے کے لیے آیا ہے' یا حقوق العباد میں سے کسی حق کو اداکر نے کی تلقین کرنے کے لیے آیا ہے' یا میں مریض تھا تو میری عیا دت کرنے آگیا ہے' اسے میری دولت سے کوئی سروکا رنہیں' اس کے اندر میں نے کوئی لا کچ محسوس نہیں کی اور اس کی آئھوں کے اندر مجھے کوئی ہوس نظر نہیں آرہی۔ اگر الیا ہوگا تو وہ شخص آ ب سے مجت کرے گا اور آ پ کا مقام اس کی نگاہ میں بلند ہو جائے گا۔ اور اگر معاملہ اس کے برعکس ہوتو وہ محسوس کرے گا کہ یہ میری دولت سے مرعوب ہوگیا ہے' یا میر سے ٹھا ٹھ باٹھ دو کھے کر اس کے دل میں حسرت پیدا ہوئی ہے' یا میتو ہوئی نظروں سے میری قیمی چیزوں کو د کھے رہا ہے تو وہ آ پ سے محبت تو دور بیتو ہوئی گئی ہوئی نظروں سے میری قیمی چیزوں کو د کھے رہا ہے تو وہ آ پ سے محبت تو دور

و اربعین نووی کے میں ہی دو 664 می در خطابات جمعہ کھی۔ کی بات ہے' نفرت کرے گا۔

الغرض زیر مطالعہ حدیث کا حاصل ہے ہے کہ آپ بحیثیت مجموعی دنیا کو زندگی دنیا کی زندگی دنیا کی آر ندگی تعیشات سے بحیس تو اللہ تعالیٰ تم سے بحیس تو اللہ تعالیٰ تم سے محبت کرنے گے گا۔ اور زہداور بے نیازی اختیار کریں ان چیزوں کے بارے میں جولوگوں کے پاس بیں تو اس سے لوگوں کے دلوں میں آپ کی وقعت بڑھ جائے گی اور لوگ آپ سے محبت کریں گے۔ یہ در حقیقت ہمارے لیے اخلاقی تعلیم کے اعتبار سے کا نئے کی بات ہے۔

دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ دنیا کی آ رائش و زیبائش اور دنیا کے ساز و سامان سے ہماری حفاظت فرمائے اور صحیح معنوں میں ہمیں اس حدیث کا مصداق بنائے۔آ مین یارب العالمین!

أَقُولُ قَوْلِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

#### و اربعین نووی کمی در در 665 می در خطابات جمع کمی

حديث

(32)

**33** 

# اسلام میں عدل وانصاف کی اہمیت (زر اسلام کا نظام عدلِ اجتماعی ۱۹ون ۲۰۰۸ کا خطاب جمہ

خطیۂ مسنونہ کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطٰنِ الرَّجِيْمِ ــــبِسْمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ وَ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ وَ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ وَ اللَّهِ النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمْ مِّنُ ذَكْرٍ وَٱنْثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوْبًا وَّقَبَالْإِلَ

لِتَعَارَفُوْا ﴿ إِنَّ ٱلْمُمَكُّمُ عِنْدَاللَّهِ ٱتَّقْلُكُمُ ۗ (الحجرات:١٣)

وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْوةٌ يَا ولِي الْالْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ (البقرة)

عَنُ أَبِي سَعِيْدٍ سَعْدِ بْنِ سِنَانِ الْخُدْرِيِّ وَهِ أَنَّ رَسُوْلَ اللَّهِ ﷺ قَالَ :

((لَا ضَوَرَ وَلَا ضِرَارَ)) (١)

سيد ناابوسعيد سعد بن سنان خدري طلين ہے روايت ہے کدرسول الله مَنَّ الْفِيَّمُ نے فر مايا: '' نه کسی کونقصان پہنچا وَاور نه خودنقصان اٹھا وَ!''

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ۚ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ غَنْكُ قَالَ:

((لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعُوَاهُمْ ' لَادَّعٰى رِجَالٌ اَمُوَالَ قَوْمٍ وَّدِمَاءَ هُمُ ' وَلَكِكَّ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُدَّعِىٰ وَالْيَمِيْنُ عَلَى مَنْ انْكَرَ)) ('')

سيدنا ابن عباس والنينات عبي كدرسول الله مثل النيني أفرمايا:

<sup>(</sup>۱) حديث حسن رواه ابن ماجة والدارقطني وغيرهما مسندا ورواه مالك في المؤطا عن عمرو بن يحيي عن ابيه عن النبي شَنِي مُرسَلًا فاسقط اباسعيد وله طرق يقوى بعضها ببعض

<sup>(</sup>٢) حديث حسن واه البيهقي وغيره هكذا وبعضه في الصحيحين

ور اربعین نؤوی کی محدی (666 می در خطابات جمد کھی

''اگر لوگوں کو ان کے دعویٰ کے مطابق ( بلاتحقیق) دے دیا جائے تو لوگ دوسروں کے اموال اورخون پر دعویٰ کرنے لگیں'لہٰذااصول یہ ہے کہ مدعی ثبوت پیش کرے اور مدعاعلیہ اگرا نکاری ہوتوقتم اٹھائے۔''

معزّ زسامعین کرام!

اربعین نووی کی احادیث کا سلسلہ وارمطالعہ جاری ہے اور آج ہم حدیث ۱۳۲ اور ۲۳ کا مطالعہ کریں گے ۔ احادیث کے مطالعہ سے پہلے جان لیجے کہ اس مجموعہ احادیث کا ایک خاص وصف ہے کہ اس میں دین اور زندگی کے مختلف پہلوؤں کا احاطہ کیا گیا ہے۔ اس مجموعہ احادیث میں صرف ۲۳ احادیث ہیں 'لیکن دین اور زندگی کا کوئی کیا گیا ہے۔ اس مجموعہ احادیث میں میان ہونے ہے وہ کیا ہو۔ دین کی اصل روح کیا ہے وہ ین کی اصل روح کیا ہے وہ ین کا اصل ڈھانچہ کیا ہے وہ ین کا پورانقشہ درخت یا عمارت کی صورت میں کیا ہے اخلاقیات کے کیا اصول ہیں 'شریعت کی بنیا دکیا ہے طلال اور حرام کے مابین مشتبہات کے بارے میں کیا رویہ وہ وہ ہے۔

آج ہمارے زیرمطالعہ دوا حادیث ہیں جو نظامِ عدل ہے متعلق ہیں۔اصل میں لفظ عدل مختلف سطحوں پر مختلف معنی رکھتا ہے۔ ایک ہے عدلِ اجتماعی کہ سیاسی نظام ایسا نہیں ہونا چاہیے جس میں کسی خاص خاندان یا خاص طبقے کی رعایت ملحوظ ہو بلکہ وہ تمام عوام کے لیے بہترین ہونا چاہیے۔ ہرایک کواظہار رائے کی بھی آزادی ہواور جماعت بنانے کی بھی۔ بینہ ہوکہ ایک شخص بادشاہ بن کر بیٹے ہوا ہے یا ایک خاندان اختیارات پر قابض ہے یا کوئی ایک خاص طبقہ باتی لوگوں پر حکمرانی کررہا ہے۔ بیسب اجتماعی اور سیاسی سطح پرظلم ہے جس کی تلافی بہرصورت ہونی چاہیے اور اسلام اس کی بالکل اجازت نہیں دیتا۔

# معاشي سطح يرعدل

معاثی سطح پر عدل میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو چیزیں بھی دنیا میں پیدا کی ہیں' ان سب کی تقسیم منصفانہ ہونی چاہیے۔ بینہیں کہان میں کسی خاص گروہ کی اجارہ داری قائم سوشل سکیورٹی کا نظام اسلام کا ایجا دکر دہ ہے!

آج کی دنیا میں اے سوشل سکیورٹی کہا جاتا ہے اوراس میں کوئی شک نہیں ہے کہ موجودہ دور میں انسان نے بہت ترتی کی ہے کیکن سوشل سکیورٹی کا اصول موجودہ دور کا ایجاد کر دہ نہیں ہے بلکہ اس کا آغاز خلافت راشدہ کے دور سے ہواتھا۔خلافت راشدہ کے دور میں یہ اصول رائح تھا کہ ہم شہری کی بنیادی ضروریات کی کفالت کرنا خلافت کی ذمہ داری ہے کہاں تک کہ حضرت عمر فاروق رہائے کا مشہور تول ہے کہا گر د جلہ یا فرات کے کنار سے (لیمنی مدینہ منورہ سے کوسوں دور عراق کے ملک میں ) کوئی کتا بھی بھوکا مرگیا تو قیامت کے دن عمر سے اس کے بارے میں یو چھا جائے گا۔

سوشل سکیورٹی کا تصوراگر چہ اسلام نے دیا تھا'لیکن آج ہم اس حوالے سے بہت پیچے ہیں۔ ہمارا نظام ظالمانہ ہے' یہاں غریب پہتی کی حدوں کو چھوتے ہوئے غریب تر اور امیر ترتی کے زینے چڑھتے ہوئے امیر تر ہوتا چلا جا رہا ہے۔ایک طرف ڈیفنس ہاؤسنگ سوسائٹ ہے جہاں ایک خالی بلاٹ بھی کروڑوں کا ہے۔ وہاں اونچے اونچے محلات بن رہے ہیں اوران پرایسے انداز سے ماربل تھو پا جارہا ہے جیسے کسی زمانے میں محلات بن رہے ہیں اوران پرایسے انداز سے ماربل تھو پا جارہا ہے جیسے کسی زمانے میں

دیبات میں عورتیں دیواروں پر او بلے تھوپ دیتی تھیں' جبکہ ایک طرف غریبول کی حصگیاں ہیں جن کا کوئی سہارانہیں ہے اورانہیں بنیادی ضروریات بھی میسرنہیں ہیں۔ یہ دشتا میں اسلام کرنٹا کرنٹا کرنٹر کرنٹ

معاشی سطح پرظلم ہےاوراسلام کے نظام عدل میں اس کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔ جارے ہاں سوشل سکیورٹی کا نام تک نہیں ہے والائکہ ہمیں جا ہے تھا کہ ہم سوشل سکیورٹی کے تصور کوآ گے لے کر چلتے ہم نے تو اے اختیار نہیں کیا' جبکہ دنیا نے اس کو اختیار کر کے انتہا تک پہنچا کر دکھایا ہے۔سینڈ بے نیوین ممالک یعنی نارو بے سویڈن اور ڈ نمارک میں سوشل سکیورٹی کااعلیٰ ترین نظام موجود ہے۔ باتی فحاشیٰ عریانی اورسیکس کے حوالے سے دہاں بدترین معاملہ ہے اور اس حوالے سے وہ معاشرہ سنڈ اس بن چکا ہے۔ بیا لگ بات ہے'لیکن روٹی تو ہرا یک کو ملے گی ۔ ملکہ کا بیٹا جہاں پڑھے گا وہیں ایک فقیر کا بیٹا بھی پڑھے گا۔ وہاں پر کوئی دونظا متعلیم نہیں ہیں' جیسے ہمارے ہاں ہے کہ غریب کے بچوں کے لیے چٹائیوں والے سکول ہیں جہاں درختوں کی حیماؤں میں بیٹھ کر بیچے پڑھتے میں جبکہ دوسری طرف AC اور دنیا کی تمام نعتوں سے مالا مال پرائیویٹ سکول ہیں جن میں بندرہ پندرہ' مبیں مبیں ہزارفیس دے کراُ مراء کے بچےتعلیم حاصل کرتے ہیں' جبکہ وہاں امیر اورغریب کے بچے ایک ہی سکول میں پڑھتے ہیں۔ای طرح جس ہپتال کے اندر ملکه کا علاج ہوگا ای ہیتال میں غریب ترین آ دمی کا بھی علاج ہوگا۔صرف ایک بات میں نے وہاں دیکھی کہ ملکہ کے لیے ہیتال میں ایک کمرہ reserve ہوتا ہے تا کہ اگر کسی وقت ملکہ کوضر ورت پڑ جائے اور ہبتال میں جگہ نہ ہوتو بس وہ ایک کمرہ ملکہ کے لیے مختص رہے گا۔ باقی علاج وہی ہو گا جوالک غریب کا ہوتا ہے۔ کوئی مزدور دورانِ مز دوری معذور ہو گیا ہے تو ساری عمر اس کو پینشن ملے گی۔ آپ اینے آپ کو معذور ڈکلیئر کرالیں تواس کے بعد آپ عیش کریں۔ ہمارے جولوگ وہاں پر گئے ہیں انہوں نے غلط طور پراس کا فائدہ اٹھایا ہے۔ وہ کسی نہ کسی طریقے اور بہانے سے اپنے آپ کو ان فٹ قرار دلوالیتے ہیں اور پھریہاں آ کرعیش کرتے ہیں۔ان کی پنشن یہاں آ رہی ہوتی ہےاور یا کتان کے ڈیٹی کمشنر کی تخواہ اتنی نہیں ہے جتنی ان کی پنشن ہوتی ہے۔

بہرحال انہوں نے بیکا م کر کے دکھایا ہےاورجس طریقے ہے وہاں علاج معالجہ کا معاملہ ہے'اییا امریکہ میں بھی نہیں ہے۔امریکہ اس اعتبار سے برا ملک ہے اور وہاں ہیلتھ کیئراس سطح کی نہیں ہے۔وہاں آپ کوعلاج بہت مہنگے داموں خرید ناپڑتا ہے۔ پھر اس کے لیے انہوں نے ہیلتھ انشورنس کا نظام بنایا ہے۔ آپ ہرمہینے اپنی تنخواہ میں سے یمیے کواتے رہتے ہیں اور جب آپ بیار ہوں تو انشورنس ممپنی آپ کوآپ کے علاج کے لیے پیے دے گی ۔ ظاہر بات ہے کہ اس میں بھی آ پ نے انشورنس کے بیسے دیے سے تب ہی آپ کو بین حاصل ہوا ہے لیکن آپ انگلینڈ میں چلے جائے تو علاج مکمل طور یر فری ہے اور برابری کی سطح پر ہے' یعنی امیر اورغریب کا کوئی فرق وہاں روانہیں رکھا جاتا۔ ہمارے ایک بزرگ ہواکرتے تھے سراج الحق سیدصاحب ٰاب اُن کا انتقال ہو چکاہے' میں ایک دفعہ ان کے ساتھ برطانیہ گیا تھا۔ان کے ایک بھائی بہت عرصے سے وہاں مقیم تھےاور ذیا بطس کے بہت پرانے مریض تھے'لیکن ان کا جس عمدہ طریقے سے و ہاں پر علاج ہوتا تھا'اس کا آپ تصور بھی نہیں کر سکتے ۔ ہر ہفتے ایک شخص گھریر آ کران کے پاؤں کے ناخن تراشتا تھا۔ وہ اس اندیشے کے پیش نظر کہ اگر اس نے خود ناخن کا ٹا اور ذراسا زخم لگ گیا تو پھر ذیا بیطس کی وجہ ہے ہوسکتا ہے کہ اس کے اندر زہر پھیل جائے اورانگوٹھا کا نناپڑے۔کیا آپ اس چیز کا اپنے معاشرے میں تصور کر کتے ہیں؟

# معاشرتی اورساجی سطح پرعدل

ساجی سطح پر عدل انسانوں کے مابین مساوات ہے کہ انسانوں میں بحثیبت انسان کوئی اونچ نیج نہیں ہے اور پیدائش طور پرتمام انسان برابر ہیں۔ چاہے وہ گورے ہول' کالے ہوں' سید ہوں' مصلی ہوں' یا کسی اورنسل سے تعلق رکھتے ہوں' وہ سب برابر ہیں اور ان میں کوئی فرق نہیں ہے۔عورت اور مرد بھی بحثیت انسان برابر ہیں اور ان میں کوئی فرق نہیں ہے'البیتہ انتظامی سطح پرعورت اور مرد میں فرق ہے۔گھر کے ادارے کا سربراہ ایک ہی ہوسکتا ہے' دونہیں ہو سکتے ۔ جیسے آپ کوئی انجمن بناتے ہیں تو صدرایک ہی ہوگا'البتہ نائب صدور حیار پانچ یااس ہے بھی زیادہ ہو سکتے ہیں'اس سے فرق نہیں

و اربعین نَوْویْ کی می در 670 می در خطابات جمع کمی

پڑتا۔ ای طرح آپ نے کاروبار کے لیے کوئی لمیٹر کمپنی بنائی ہے تو اس کا میٹینگ پڑتا۔ ای طرح آپ نے کاروبار کے لیے کوئی لمیٹر کمپنی بنائی ہے تو اس کا میٹینگ ڈائر کیٹراکی ہی ہوگتے ہیں۔ ای طرح گھر کے اوار ہے وارت کی حیثیت وزیر کی ہے کیئنگھر میں اصل تھم مرد کا چلے گا اوروہ بھی اللہ اور سول میٹینز کے دائر ہے کے اندررہ کر' پنہیں کہ وہ فرعون بن جائے کہ جو چا ہوں میں تھم و سے سکتا ہوں۔ ایسا ہرگز نہیں ہے۔ اورا گرشو ہر شریعت کے خلاف کوئی تھم دے گا تو ہوی مل کا تو ہوی کا فرق مراتب ہوگا تو وہ صرف اکسانی (acquired) چیزوں میں ہوگا۔ مثلاً کی فرق مراتب ہوگا تو وہ صرف اکسانی (acquired) چیزوں میں ہوگا۔ مثلاً کی فرق مراتب ہوگا تو وہ صرف اکسانی (acquired) چیزوں میں ہوگا۔ مثلاً کی فرق مراتب ہوگا تو وہ صرف اکسانی (عروہ منظی بن گیا ہے تو اس کی زیادہ عزت کی جائے گی۔ ای طرح اگر کوئی زیادہ متی ہوگا۔ میں اس کی زیادہ قدر ومنزلت ہوگی۔ سورۃ الحجرات میں فرمایا:

﴿ يِنَا تُنِهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ قَانُشَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوْبًا وَّقَبَآنِلَ لِيَعَارَفُوْا أِنَّا أَكُومَكُمْ عِنْدَ اللّٰهِ أَتْقَلَّكُمْ ﴿ (الحجرات:١٣)

''اے لوگو! ہم نے تنہیں پیدا کیا ہے ایک مرداور ایک عورت سے اور ہم نے تنہیں مختلف قوموں اور قبیلوں میں تقسیم کر دیا ہے تا کہتم ایک دوسرے کو پہچان سکو۔ یقینا تم میں سب سے زیادہ باعزت اللّٰہ کے ہاں وہ ہے جوتم میں سب سے بڑھ کرمتی ہے۔''

# عدالتي سطح يرعدل

یہ تواجما ی سطح پرعدل ہے جبکہ ایک ہے عدالتی نظام ۔ بعض لوگوں میں جھڑ ہے ہو جاتے ہیں یا ایک دوسرے پرظلم کر بیٹھتے ہیں ۔۔ ظلم کے حوالے سے وہ حدیث ہم پڑھ چکے ہیں: ((یَا عِبَادِیْ! اِنِّیْ حَرَّمْتُ الظَّلْمَ عَلَی نَفْسِیْ ' وَجَعَلْتُهُ بَیْنَکُمْ مُحَرَّمًا ' فَلَا تَظَالُمُوْا))''میرے بندو! میں نے اپ اوپر حرام کر رکھا ہے کہ کسی پرظلم کروں اور میں نے اسے تمہارے درمیان بھی حرام کردیا ہے 'لہذاتم ایک دوسرے پرظلم نہ کرو'' — معاشرے میں جب ظلم وزیادتی ہوتی ہے تو پھر جھڑے ہوتے ہیں۔ایک کہتا ہے کہ زمین کا بینکڑا میرا ہے اور دوسرا کہتا ہے کہ میرا ہے۔اس طرح ایک مدعی بن کے کھڑا ہوجا تا ہے اور ایک مدعا علیہ بن کر۔ای طریقے ہے جرائم ہیں' جن کے مرتبین کو سزاملنی چاہیے۔ اب عدالت کا کام ہے کہ اچھی طرح واقعہ کی چھان بین کرے کہ اس شخص نے جرم کیا ہے یا نہیں؟اس کے لیے ظاہر بات ہے کہ عدالتی نظام ہوگا' گواہی کا معاملہ ہوگا اور مختلف طریقوں سے اس کا ثبوت فراہم کیا جائے گا۔ بیدہ عدل ہے جو عدالت کی شطح پر ہوتا ہے' جے عدل وانصاف کی فراہمی کہتے ہیں۔

عدالتی نظام کے اصول وضوابط کے حوالے سے امام نو وی دو بہت بیاری احادیث عدالتی نظام کے اصول وضوابط کے حوالے سے امام نو وی دو بہت بیاری احادیث لائے ہیں۔ کہ حضورا کرم مَنْ اللّٰیُمُ نے فر مایا: ((لَا حَسُورَ وَلَا صِوراً رَ)) یعنی نہ کوئی ظلم کرواور نہ کسی تشم کاظلم برداشت کرو۔ بیا یک سنہرااصول ہے نہ کسی کونقصان بہنچا وَاور نہ خودنقصان اٹھا وَ!

### قصاص میں زندگی ہے!

زیر مطالعہ حدیث میں بیان کی گئی دوسری بات بظاہر بڑی عجیب لگتی ہے۔ عام طور پراخلاتی تعلیمات میں بیتو کہا جاتا ہے کہ کسی پرظلم نہ کرو کیکن بید دوسرا پہلونہیں بیان کیا جاتا کہ اللہ بیتری چاہتا ہے کہ تم اپنے او پر بھی کسی قتم کاظلم برداشت نہ کرو۔ اپنے حق کے لیے بھی چاہتا ہے کہ تم اپنے او پر بھی کسی قتم کاظلم برداشت نہ کرو۔ اپنے حق کے لیے جھی و و کہ کہ اگر تم لیے بوری جدو جہد کرواور پھر بھی بات نہ بنے تو اپنے حق کے لیے جھی و و کہ کہ اگر تم و طلح پڑے تو ظالم کی ہمت افزائی ہوجائے گی۔ یہی وجہہے کہ قرآن مجید میں فرمایا گیا:

﴿ وَلَكُمْ فِنِي الْقِصَاصِ حَلُوةٌ يُناولِي الْاَلُهَابِ ﴾ (البقرة: ۱۷۹)

''اے ہوش مند دا تمہارے لیے قصاص میں (یعنی بدلہ لینے میں ) زندگی ہے۔''

عام طور پر اخلاقی تعلیمات میں کہا جاتا ہے کہ معاف کر دیا کرو۔ قرآن بھی کہتا ہے: ﴿ وَأَنْ نَعْفُوْ ا وَتَصْفَحُوْ ا وَتَغْفِرُوْ ا فَإِنَّ اللَّهُ غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴿ وَاللهٔ اللهٔ عَالَوْ وَاللهُ عَلَمُو اللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَمُو اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ وَاللهُ اللهِ عَلَيْ وَاللهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ وَاللهُ اللهِ عَلَيْ وَاللهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا کوبھی معاف کیا کرو۔ تو یہ ہے اخلاقی سطح پرتعلیم' نیکن قانونی سطح پر بیبھی تعلیم ہے کہ تمہار نے لیے بدلہ لینے میں زندگی ہے۔

یہ توازن آپ کوصرف آسانی ہدایات میں مل سکتا ہے۔ عام انسان یا تو ا دھرانتہا کو نکل جائیں گے یا اُدھرانتہا کونکل جائیں گے۔آپ پرکسی نے ظلم کیاہے زیادتی کی ہے' آ پ کوکسی نے تھیٹر مار دیا ہے۔اگر تو آ پ میں جوابی تھیٹر رسید کرنے کی ہمت نہیں تو پھر صبر کے سوا آپ کے باس کوئی جارہ نہیں ہے للمذا ''قہر درویش برجانِ درویش'' کے مصداق صبر کرو — اوراگر آپ میں طافت ہے تو آپ کے سامنے دوراستے ہیں' یا تو آپ معاف کر دیں یا بدلہ لے لیں۔معاف کرتے وقت بھی انسان کو دیکھنا جا ہے کہ آیا معاف کرنے میں مصلحت زیادہ ہے یا بدلہ لینے میں ۔اس حوالے سے ہرکیس کا معاملہ علیحدہ ہو جائے گا ۔اگرکسی شریف انسان نے اتفا قاً کوئی غلطی کر دی ہے تو معا ف کر ویے میں فائدہ ہے الیکن اگر کسی عادی مجرم نے ایبا کیا ہے مثلاً کسی نے اپنی دھونس جمانے کے لیے جان بوجھ کرزیادتی کی ہے تواس صورت میں اگر بدلہ نہیں لو گے تواس کی ہمت افزائی ہوگی۔اس نے آج تمہیں تھیٹر مارا ہے تو کل کسی اور کو مارے گا۔لہذا Nip the evil in the bud کے مطابق اس کے تھیٹر کے جواب میں آ یے بھی اس کو ا یک تھیٹررسید کریں تا کہاس کی عقل ٹھکانے آ جائے اور کل کلاں وہ کسی اور کوتھیٹر مارنے کی جرأت نه کر سکے۔

### معاشرے کی اصلاح کے لیےسزاؤں کا نفاذ

آپ کومعلوم ہے کہ عیسائیوں کے ہاں جو تبلیغ ہے وہ نظری تبلیغ ہے 'اوراس پڑمل بھو آبداس دنیا میں ہوئی نہیں سکتا۔ حضرت عیسی علیق کا قول ہے کہ اگر کوئی تمہارے داہنے کے گال پڑھیٹر مار بے تو تم بایاں گال بھی پیش کردو۔ پھر یہ کہ کوئی ناکش کر کے تم سے تمہارا جُنبہ لینا جیا ہے تو جُنبہ کے ساتھ اپنا گرتا بھی اُ تارکر اس کو دے دو۔ یہ حضرت عیسی علیق کی اخلاقی اور روحانی اعتبار سے تعلیم ہے ۔ لیکن اس میں عدم تو از ن ہے۔ عدم تو از ن کے روز ن ہیں ہیں 'وہ معاذ اللہ کوئی غلط بات تو کیوں ہے؟ یہ بھی شمجھے لیجے۔ حضرت عیسی علیق اللہ کے نبی ہیں' وہ معاذ اللہ کوئی غلط بات تو

نہیں کہ یکتے !اصل میں نبی کی دعوت میں ایک خاص دور ہوتا ہے جب دعوت وتح یک کا تقاضا اور صلحت اس میں ہوتی ہے کے ظلم وزیادتی کو جھیؤ ہرواشت کرواور جوابی کا رروائی مت کرو۔ بارہ برس تک مکہ مکر مہ میں حضور صلحت کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو بہی تھم تھا کہ کفار مکت ہما میں تو برواشت کرو تہمہیں گالیاں دیں تو جوابی گالی مت دو بہی تھی ماریں تو تم پھول پیش کرو لیکن بیاس دعوت وتح یک کی ایک مصلحت تھی تا نوان نہیں بھا۔ قانون تو مدینہ منورہ میں آ کر اترا ہے کہ اگر تمہارے او برکسی نے زیادتی کی ہے تو اس کے برابر اس سے بدلہ لو! یہ معاشرے کی اصلاح کے لیے بہت ضروری ہے۔ حدود اللہ کا نفاذ اس وجہ سے دود اللہ کا نفاذ اس وجہ سے دشمنی ہوجاتی ہے بلکہ کی شخص نے چوری کی ہے تو اس کا ہاتھ کی نئیں ہے کہ اللہ کو بحرم سے دشمنی ہوجاتی ہے بلکہ کی شخص نے چوری کی ہے تو اس کا ہاتھ کی نئیس ہے کہ اللہ کو بحرم سے دشمنی ہوجاتی ہے بلکہ کی شخص نے چوری کی ہے تو اس کا ہاتھ کی نئیس ہے کہ اللہ کو بحرم سے دشمنی ہوجاتی ہے بلکہ کسی شخص نے چوری کی ہے تو اس کا ہاتھ کی نئیس ہے کہ اللہ کو بحرم سے دشمنی ہوجاتی ہے بلکہ کسی شخص نے چوری کی ہے تو اس کا ہاتھ کی نئیس ہے کہ اللہ کو بحرم سے دشمنی ہوجاتی ہے بلکہ کسی شخص نے چوری کی ہے تو اس کا ہاتھ کی نئیس ہے کہ اللہ کو بحرم سے دشمنی ہوجاتی ہے بلکہ کسی شخص نے چوری کی ہے تو اس کا ہاتھ کی نئیس کے بیا کہ کو بیا کہ کی ایک کسی خوری نے کر دیں نہ کرے کو اس کی نئیس ہوجاتی ہے تا کہ لوگوں کو ہوش جانے اور پھر کوئی چوری نہ کرے۔

کانے کا مہاں سے ہے یا کہ دون وہ وں جائے اور ہوں کے اس کے سامہ اس کے کہ دہ ہاں چوروں کے ہاتھ شرح بہت ہی کہ ہے کوئی چوری نہیں کوئی ڈاکنہیں اس لیے کہ دہ ہاں چوروں کے ہاتھ شرح بہت ہی کہ ہے کوئی چوری نہیں کوئی ڈاکنہیں اس لیے کہ دہ ہاں چوروں کے ہاتھ روز ریاض کی جائے ہے۔ جعہ کے روز ریاض کی جائے محب کے باہر میدانِ عدل میں جلادسب کے سامنے قاتل کی گردن اڑاد یتا ہے۔ یہ سب اس لیے ہے تا کہ لوگوں کو ہوش آ جائے اور آئندہ چرکوئی اس جرم کا اڑاد یتا ہے۔ یہ سب اس لیے ہے تا کہ لوگوں کو ہوش آ جائے اور آئندہ چرکوئی اس جرم کا ارتکا بر رنے کی جرائے نہ کرے۔ یہی وجہ ہے کہ سعودی معاشرے کے اندر جرم نہ ہونے ارتکا بر رنے کی جرائے نہ کرے۔ یہی مجزدہ اپنے پڑوی اور برادر ملک افغانستان میں اُس وقت کے برابر ہے۔ پھر ہم نے یہی مجزدہ اپنے پڑوی اور برادر ملک افغانستان میں اُس وقت کی برابر ہے۔ پھر ہم نے دہاں اسلامی شریعت اور اسلامی سزاؤں کو نافذ کیا۔ طالبان کو موقع ہوتا جی ہوتا اور اس کی برکات کا ظہور پورے طور پر ہوتا اور اس کی برکات کا ظہور پورے طور پر ہوتا اور اس کی برکات کا ظہور پورے طور پر میں تو جہاواور قال کا مرحلہ جاری رہا' اس لیے اس نظام کی برکات ابھی پورے طور پر طلاف میں ہورہی تھیں۔ حضرت ابو بکرصد یق بڑائیؤ کے ذیا نے میں بھی اسلامی انقلاب کے طلانے مزاحتی اور اندادی تحریکیں (counter-revolutionary movements)

و اربعین نؤوی که عرب حرب 674 ی در خطابات جمعه کهی اُٹھیں اوران کود بانے میں ساری توجہ صرف ہو کی لیکن پھر جب عرب کے اندر حضرت عمر فاروق بران النيز كعهد خلافت ميں امن قائم ہوا' حكومت مشحكم ہوگئي اور حكومتي رہے مكمل طور پر نافذ ہوگئ تو پھراسلام کی برکات کا مکمل طور پر ظہور ہوا ۔ آپ کومعلوم ہے کہ ا فغانستان میں ابھی صرف چند شرعی سزائیں نافذ کی گئتھیں کہ چوری اور ڈاکے جیسے جرائم کیمرختم ہو گئے ۔ ہمارے ہاں کہہ دیتے ہیں کہا گر چور کا ہاتھ کا ٹا جائے گا تو آ دھا ملک ہاتھ کٹوں کا ہوجائے گا۔ ہرگزنہیں' پیغلط پر دپیگنڈا ہے۔اس وقت وا تعتا حال یہی ہے کہ خیانت' چوری' دھوکہ دینا' ڈاکے ڈالنا پیسب ہور ہاہے' لیکن اگر شرعی سزائیں نافذ ہوجا ئیں تو چند ہاتھ کٹیں گے اور بعد میں جرم ختم ہوجائے گا۔ ور ندا مریکہ جیسے ملک میں' جہال تعلیم انتہا کو پینچی ہوئی ہے اور دہ اپنے آپ کومہذب ترین سمجھتے ہیں' وہاں بھی انتہائی گھنا ؤنے جرم ہورہے ہیں ۔کسی بھی معاشرے سے جرم کو دیس نکالانہیں دیا جا سکتا۔ پیہ نامکن ہے بلکہ جرم تو بڑھتا چلا جار ہا ہے۔اسلام میں سزاؤں کا سارا نظام معاشرے کی مصلحت کے لیے ہے۔اگرایک شادی شدہ شخص نے زنا کیا ہے تواہے رجم سیجیے۔ ظاہر بات ہے کہاں کے بعد زنا کا معاملہ بہت مشکل ہو جائے گا اور معاشرے میں خود بخو د بہتری آ جائے گی۔ ای لیے یہ تعلیم دی گئی کہ معاف کرنا اپنی جگہ بہتر ہے' لیکن پہ بھی حقیقت ہے کہ معاشرے کی اصلاح اور بہتری کے لیے قصاص میں' بدلے میں' سز او پنے میں زندگی ہے۔اس کوایسے مجھیں کہ جیسے کسی کے ہاتھ میں گنگرین ہوگیا' ہاتھ جل گیا' سرا گیا تو پورا باز و کاٹ دیتے ہیں۔ باز وجسم کا حصہ ہے' لیکن پورےجسم کو بچانے کے لیے باز وکو کاٹ کرا لگ کردیا جاتا ہے' ورنہ جسم میں زہر پھیل جائے گا اور موت واقع ہو جائے گ - ای طرح ایک مجرم کی وجہ ہے پورے معاشرے میں گند پھیل سکتا ہے ٰ لہٰذا شادی شدہ زانی کواگر آپ نے رجم کیا ہے یا قاتل کوجوا باقتل کیا ہے یا چور کا ہاتھ کا ٹا ہے تواس سے بورامعاشرہ ٹھیک رہےگا۔

الغرض زیرمطالعہ روایت میں بیاصول دے دیا گیا کہ نہ کوئی ضرر پہنچاؤ اور نہ کوئی ضرر برداشت کرو۔اپنے حق کوعاصل کرنے کے لیے جدوجہد کرواور اگر کوئی ظلم اور زیادتی ہوئی ہوتی ہوتو پر اس کے لیے قصاص لو۔ یہ نہ ہوکہ آپ ہر بار اخلاتی تعلیم کے باعث ہیشہ درگزر سے ہی کام لیں ادر قصاص کوسرے سے ہی چھوڑ دیں۔انفرادی معاملات میں معافی اور درگزر والا معاملہ بھی ہوسکتا ہے اور اس میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے۔اگر آپ جھیں کہ ایک آ دمی نے آپ کے خلاف کوئی اقد ام کیا ہے کین اسے خود ہوش آ جائے گا 'اسے خود احساس ہوجائے گا کہ میں نے زیادتی کی ہے تو ٹھیک ہے آپ ہوش آ جائے گا 'اسے خود احساس ہوجائے گا کہ میں نے زیادتی کی ہے تو ٹھیک ہے آپ اسے معافی کر دیں 'لیکن اصول یہ ہیں ہے۔ اصول یہ ہے کہ آپ اپنا حق ماصل کرنے کے لیے اپنا پوراز ورلگا ئیں 'دلائل دیں' اس کے لیے شبوت پیش کریں۔اس سے معاشرہ صحیح سطح پر برقر ار رہے گا اور درحقیقت اس سے معاشرے کے اندرصحت مندردایات پروان چڑھیں گی۔

### و کالت جھوٹ پر منی ہوتو حرام ہے!

عدالتی نظام میں ایک معاملہ دکالت کا ہوتا ہے۔اگر وکالت میں جموث نہ بولا جائے تو یہ پیشہ جائز ہے کین ہمارے ہاں اس کے لوازم ہی یہ ہیں کہ جموٹ بولو جموٹ بلوا وَ ارخلاف داقعہ بیان دلواؤ۔ یہ حرام ہے۔فرض کیجیے مجھے کوئی خطا ہوگئ ہے اور مجھے معلوم نہیں ہے کہ میرے مکی قانون یا اسلامی شریعت میں میرے لیے کیا کیا رعایات ہیں۔ چنا نچہ میں ایک وکیل کرتا ہوں اور وہ وکیل عدالت میں جاکران رعا ہوں کو واضح کر دیتا ہے اور میں نج جاتا ہوں۔ یہ ٹھیک ہے کیونکہ عام آ دمی تو قانون ادرشریعت کی بار کیکیوں سے واقف نہیں ہوتے کہ لہذا قانونی ماہرین عدالت میں جاکر مقدمہ کو آگ جلاتے ہیں۔ اسلامی شریعت میں قانون کے ماہرین ' فقہاء' کہلاتے ہیں جو کسی کی طرف سے وفاع کر سکتے ہیں کسی فریق کی طرف سے جاکر اس کے مقدمے کو پیش کر کے ہیں۔ ہمارے ہاں عدالتی نظام میں بیقانونی معاونت و کیل حضرات کرتے ہیں۔ کین نچہ تی کا کوئی مقدمہ ہے' لیکن آپ اس کوضیح طور پر عدالت میں پیش کرنے کی استطاعت ادر صلاحیت نہیں رکھتے تو آپ ایک وکیل کی مدوحاصل کر سکتے ہیں' لیکن اس عیں جمود نہیں ہونا جا ہے' ورنہ بیرام ہوجائےگا۔

## ا ثباتِ دعویٰ کے اصول

اب ہم دوسری حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔ یہ حدیث حضرت عبداللہ بن عباس رہے میں ہے جوحضور مُلَا لَیْکُمْ کے جیا سے اور ان اللہ میں کے جیٹے ہیں ۔۔۔ اور انہیں'' حِبْو الْاُمَّة'' کہا گیا ہے کہ بیامت میں قرآن مجید کے بہت بڑے عالم تھے۔ حضرت عبداللہ بن عباس رہے ہیں روایت کررہے ہیں کہ حضور مُلَّا اِلْمُیْمَا نَے فرمایا:

((لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعُوَاهُمْ ' لَادَّعٰى رِجَالٌ ٱمُوَالَ قَوْمٍ وَّدِمَاءَ هُمْ ' وَلٰكِنَّ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُدَّعِيْ وَالْيَمِيْنُ عَلَى مَنْ ٱنْكَرَ))

''اگر لوگوں کو ان کے دعویٰ کے مطابق (بلاتحقیق) دے دیا جائے تو لوگ دوسروں کے اموال اورخون پر دعویٰ کرنے لگیں' لہٰذااصول یہ ہے کہ مدعی ثبوت پیش کرے اور مدعاعلیہ اگرا تکاری ہوتو قسم اٹھائے۔''

اس روایت میں اثبات وعویٰ کے حوالے سے ایک سنہری اصول دیا گیا کہ جس نے کسی چیز کا دعویٰ کیا ہے تو وہ اپنے دعویٰ کو ثابت کرنے کے لیے دلیل یا ثبوت پیش کرے گا اور جو مدعا علیہ ہے اس کے لیے تتم اٹھالینا کانی ہوجائے گا۔مثلاً اگر کوئی دعویٰ کرے کہ یہ مکان میراہے فدا کی تتم میراہے! تو اسے کہا جائے گا کہ یہ تتم یہاں نہیں چلے گی۔اگر تم نے اس مکان کی ملکیت کا دعویٰ کیا ہے تو کوئی دلیل یا ثبوت یا گواہ لاؤ۔بغیر دلیل اور ثبوت کے تمہارادعویٰ قابل قبول نہیں ہے۔دوسری طرف جو مدعا علیہ ہے اس کے لیے ثبوت کے تمہارادعویٰ قابل قبول نہیں ہے۔دوسری طرف جو مدعا علیہ ہے اس کے لیے دلیل ضروری نہیں ہوجائے گا۔اس کی وجہ بیہ کہ آپ نے تضد کا دعویٰ کیا ہے تو آپ کواپنے قبضے کا ثبوت فراہم کرنا ہے کہ یہ میری چیز ہے جبکہ جس کے قبضے میں ہے اس کے لیے ضروری نہیں کہ وہ ثبوت پیش کے دو شوت پیش کرے' لہٰ ذااگر وہ قسم کھالے' حلفیہ بیان وے دے تو دعویٰ باطل ہوجائے گا۔

زیرمطالعہ روایت میں بیان کیا گیا ہے کہ اگر لوگوں کو ان کے دعووں کے پیش نظر — جو وہ ما نگ رہے ہوں' جو وہ دعویٰ کر رہے ہوں' جس چیز پر اپنا حق جتلا رہے ہوں —— دے دیا جائے تو اس طرح سارے لوگ دوسرے لوگوں کے اموال کے اوپر قبضہ کرنے کے لیے دعوے لے کر کھڑ ہے ہوجا کیں گے بلکہ ان کی جانوں کے بھی مدعی بن جا کیں گے۔ مثلاً قتل کا معاملہ ہے اور آپ نے جھوٹے طور پرشم کھالی ہے کہ میں نے اسے فلال شخص کو تھائی کرتے ہوئے دیکھا تھا تو آپ کے بیان پر اُس شخص کو بھائی پرنہیں لاکا دیا جائے گا' بلکہ گواہ پر جرح ہوگی اور دیکھا جائے گا کہ واقعتا بیر تج بول رہا ہے یا جھوٹا الزام لگارہا ہے۔ اس کے بیان میں کوئی تضا دتو نہیں ہے۔ صرف قتم کھانے کی بنیا دیرسی کا جرم ثابت نہیں ہوجائے گا۔ اسی طرح زنا کے معاملہ میں بھی جب تک جارگواہ نہیں آئیں گے تو وہ ثابت نہیں ہوگا۔

ہ پکومعلوم ہے کہ دلیل اور شبوت نہ ہونے کی بنایر قاضی شریح کے حضرت علی طانطیا کا مقدمہ خارج کر دیا تھا۔معاملہ کچھ یوں تھا کہ حفرت علیٰ کی زر ہ چوری ہوگئ ادرایک یہودی کے ہاں سے برآ مد ہوگئی۔مقدمہ عدالت میں آیا۔حضرت علیؓ مدعی اور یہودی مدعا علیہ ہے۔ایک طرف امیر المؤمنین' بہت بلند مرتبہ صحابی' حضورمَنَا فَیْنِمْ کے داماد اور حضورمَ کَالْتُیْزِم کے چیازاد بھائی' جبکہ دوسری طرف ایک عام یہودی تھا۔قاضی شرت کے نے كها: اے ابوالحن! آپ اپنادعويٰ پيش تيجيے ۔حضرت علیؓ نے فر مایا: قاضی صاحب! آپ نے پہلی ناانصافی تو یہیں کر دی۔ آپ کو کہنا جا ہے تھا:اے علی!ا پنا دعویٰ پیش کرو ٔ جبکہ آپ نے مجھے ابوالحن کہہ کر پکارا ہے ٔ حالانکہ کنیت کے ساتھ پکارا جانا عزت وتکریم کے لیے ہوتا ہے۔اس وقت نہ تو میں خلیفة المسلمین ہوں اور نہ میں کوئی بلندمر تبہ صحابی -اس وقت میری حیثیت تو بس ایک مدعی کی ہے۔ پھر آپٹے نے اپنا دعویٰ چیش کیا کہ بیرزرہ میری ہے ۔ قاضی نے کہا: گواہ لائے! آٹے نے کہا: گواہ حاضر ہیں۔ایک گواہ میرا بیٹا حسن ہےاور دوسرا گواہ میراغلام قشمر ہے۔اب سننے قاضی صاحب کہتے ہیں کہ دعویٰ کے ساتھ بیٹے اور غلام کی گواہی قبول نہیں ہے کوئی اور ہے تو لائے! چونکہ یہ امکان موجود ہے کہ بیٹا اورغلام طرف داری کرسکتا ہے لہٰذاان کی گواہی قبول نہیں ہے۔اس پر حضرت علیؓ نے فر ما یا کہ میرے یاس تو کوئی اور گواہ نہیں ہے ۔اس پر قاضی صاحب نے فیصله حضرت علیؓ کےخلاف دیااوراُن کا دعویٰ خارج کردیا۔

و اربعین نؤوی کمی ۱۹۸۸ کا ۱۹۶۸ کا خطابات جمد کاری

# آ زادعد لیہ ہی کرپشن روک سکتی ہے!

سے آزادعدلیہ کی مثال کہ قاضی نے وقت کے خلیفہ کے خلاف فیصلہ دیا اور خلیفہ نے ہوں ہے آزادعدلیہ کی مثال کہ قاضی نے وقت کے خلیفہ کی ترکئی تر دید لیہ کی ہمارے ملک میں بھی آزادعدلیہ کے تابع نہ ہوتو وہ لاز ما ظلم کرے گی سوال ہی پیدائبیں ہوتا کہ نہ کرے گی کوئکہ اصول آپ کو معلوم ہے کہ

Authority tends to corrupt and absolute authority corrupts absolutely.

لیعنی جہاں اختیار ہوتا ہے طاقت ہوتی ہے تو وہاں کر پشن کا امکان پیدا ہوجا تا ہے اور جہاں انسان کو کمل اختیار حاصل ہوجائے تو وہاں کر پشن کا امکان بھی لامحدود ہوگا۔ اس کی مثال ہمارے سامنے ہے کہ کس طرح کروڑوں کے غبن ہوئے ہیں اور کس طرح ہماری بہترین کمینیوں اور اداروں کو نجکاری کے نام پر کوڑیوں کے دام پیجا گیا ہے۔ اس ساری لوٹ مار سے قوم کو بے عدو حساب نقصان پہنچایا گیا ہے۔ غریب آ دمی پس رہا ہے کوگ خود کشیاں کررہے ہیں۔ ایک مال نے اپنی تین بچیوں سمیت ریلو ہے انجن کے سامنے کود کرا پنی جان کررہے ہیں۔ ایک مال نے اپنی تین بچیوں سمیت ریلو ہے انجن کے سامنے کود کرا پنی جان کیوں دے دی؟ اس لیے کہ یہاں معاشی ظلم ہے اور یہاں ساجی عدل نہیں ہے۔

ایک تو اسلام کا نظام عدل اجماعی ہے اور ایک عدالتی نظام اور اس سطح پرعدل کے تقاضے ہیں۔ حضور مُلَا اَلَٰ اِللّٰ اِس کے لیے بھی بہترین اصول بتائے ہیں جوآج بھی دنیا میں مانے جاتے ہیں۔ پہلا اصول ہے ہے کہ دونوں فریقوں کی بات سے بغیر کوئی فیصلہ نہ کرو۔ دوسر ااصول ہیہ ہے کہ شک کا فائدہ ملزم کو پہنچے گا اور شک کی بنا پر آپ کسی کوسر انہیں دے سکتے۔ بیتمام اصول محمد رسول اللّٰہ فَالَیْ اللّٰہ الله ماللہ کا کہا ہے تو شوت پیش کرنا آپ کے ذیعے ہے ورنہ وہ وعویٰ خارج ہوجائے گا' البتہ مدعا علیہ کی اعتبار ہوگا۔

متذکرہ بالامقدمہ میں حضرت علیٰ مدعی تھے کہ بیزرہ میری ہے اور یہودی کہدر ہاتھا کہ سیمیری ہے' وہ مدعاعلیہ تھا۔اب پہلا مرحلہ بیتھا کہ دلیل لائیے' گواہ لائیے' نہیں ہے تو دعویٰ خارج۔فرض تیجے کوئی گواہ بھی آ جا تا ہے گر مدعاعلیہ تم کھا کر کہد ویتا ہے کہ یہ چیز میری ملکیت ہے تواس صورت میں بھی مدعاعلیہ کی قسم کو تسلیم کیا جائے گا اور دعویٰ خارج کر دیا جائے گا۔اس لیے کہ قبضہ فی نفسہ ایک دلیل ہے۔آج بھی دنیا میں مانا جا تا ہے کہ ملکیت کے دس میں سے نو جھے قبضہ ہے۔ چنا نچہ آپ مدعی بن کر آگئے ہیں تو آپ دلائل لائیں اور جو قابض ہے اُس کے پاس تو قبضہ خودا یک دلیل موجود ہے۔

ولائل لائیں اور جو قابض ہے اُس کے پاس تو قبضہ خودا یک دلیل موجود ہے۔

قاتل کو معاف کرنے کا اختیار صرف وارثین کو ہے!

ہماری بدشمتی ہے ہے کہ ہمارے عدالتی نظام میں قبل کے مقدے میں مقتول کے ورثاء کو مدی نہیں مانا جاتا' بلکہ یہاں ہے اصول رائج ہے کہ ایسے مقد مات میں مدی حکومت ہے۔ یہ بات اسلامی تعلیمات کے بالکل خلاف ہے۔ اسلامی تعلیمات کے مطابق قبل کے مقدمہ میں مقتول کے ورثاء ہی مدی ہیں اور انہیں ہی ہے قت حاصل ہے کہ خواہ وہ قاتل کو بغیر بچھ لیے چھوڑ ویں یا خون بہالے کر چھوڑ ویں۔ اس صورت میں حکومت' عدالت اور ریاست کا سربراہ بچھ نہیں کرسکتا ۔ لیکن ہمارے دستور میں بید فعہ موجود ہے کہ ریاست کا سربراہ قاتل کو معاف کرسکتا ہے' جو کہ سراسر غلط اور بالکل خلاف اسلام ہے۔

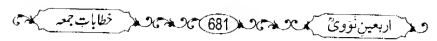
فرض تیجے ایک قل کا مقدمہ ہے۔ عام عدالت نے فیصلہ دے دیا کہ ہاں یہی تخص مجرم ہے۔ پھرسیشن کورٹ میں بھی ثابت ہوگیا۔ ہائی کورٹ میں گئے تو وہاں بھی ثابت ہوگیا۔ ہائی کورٹ میں گئے تو وہاں بھی ثابت ہو گیا۔ ہائی کورٹ میں گئے تو وہاں بھی ثابت ہو جود گیا۔ پھر سپر یم کورٹ نے بھی یہی فیصلہ سنایا کہ یہی شخص قاتل ہے۔ اس سب کے باوجود اب بھی صدر مملکت اسے معاف کر سکتا ہے۔ یہ قطعا غلط ہے اورا سے کوئی حق حاصل ہیں ہے کہ وہ قاتل کو معاف کر تا پھر ے۔ ہاں مقتول کے وارثوں کوحق حاصل ہے کہ تمام فیصلوں کے بعد بھی اسے معاف کر سکتے ہیں اور اس کے اندر بہت بڑی حکمت ہے۔ فیصلوں کے بعد بھی اسے معاف کر سکتے ہیں اور اس کے اندر بہت بڑی حکمت ہے۔ آپ اپنے معاشرے میں دیکھتے ہیں کہ دو پارٹیوں کے درمیان دشنی چل رہی ہے' کچھ ان کے تو مقتولین کے کوگوں نے قاتلوں کے پچھلوگ مارڈ الے۔ ویہات ان کے تل مواند ان بنیا دوں پر قل دو تل کا سلسلہ چلتا رہتا ہے جو کسی صورت رکنے کا نام نہیں لیتا۔ اس کورو کئے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ ایک شخص قاتل ثابت ہو چکا ہے تواب اس کی لیتا۔ اس کورو کئے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ ایک شخص قاتل ثابت ہو چکا ہے تواب اس کی لیتا۔ اس کورو کئے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ ایک شخص قاتل ثابت ہو چکا ہے تواب اس کی لیتا۔ اس کورو کئے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ ایک شخص قاتل ثابت ہو چکا ہے تواب اس کی

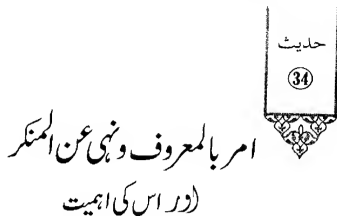
و اربعین نبووی کی میں دے دی جائے کہ چور خطابات جمعہ کا مقتول کے ورثاء کے ہاتھ میں دے دی جائے کہ چاہتو جان کے اس مقتول کے ورثاء اس قاتل کو بخش دیتے ہیں اور معاف کردیتے ہیں تو آب اندازہ کر سکتے ہیں کہ قاتل اور اس کے خاندان کے اوپر کمتنا گہراا ثر ہوگا اور وہ ان

کے کس قدرممنونِ احسان ہو جا کیں گے ۔اس طرح قتل درت کا نہ رُ کئے والاسلسلہ خود بخو درک جائے گا اور پھر جواتی قتل کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔ چنانچی آل کے مقد ہے میں مدعی حکومت نہیں' بلکہ مقتول کے ورثاء ہیں۔

الغرض رسول الله مَا يَشْرُ عَلَيْهِ اللهِ عَمَالَتَى سَطَّح پر انصاف کے حوالے سے بہت بیش بہا اور فیمی اصول بتائے ہیں جن پر عمل پیرا ہوکر ہی انسان عدل کے تقاضوں کو پورا کرسکتا ہے۔اللہ تعالیٰ ہمیں ان اصولوں کو اپنی زندگیوں میں جاری کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔آمین یارت العالمین!

اَقُولُ قَوْلِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِOO





۲۰ جون ۲۰۰۸ء کا خطابِ جمعه

خطئة مسنونہ کے بعد:

اَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيَمِ — بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيُمِ وَ لَيُعَمَّ الْمُثَكِّرِ وَاصْيِرُ عَلَى مَا لَيُنَكَّرِ وَاصْيِرُ عَلَى مَا لَيُنَكَّرِ وَاصْيِرُ عَلَى مَا لَيُنَكَّرِ وَاصْيِرُ عَلَى مَا لَصَابِكَ اللهُ فَلِيَّ وَالْمُورِثَّ (لقَمْن)

الكَنِينَ إِنَّ مَّلَنَّهُمْ فِي الْكَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ وَاَمَرُواْ وَالْمَدُواْ اللَّكُوةَ وَامَرُواْ وَالْمَعْرُونِ (الحج) بِالْمُغُرُونِ وَنَهُوْ الْحَجِ

لَّنْتُمْ خَيْرًا مَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنَهَّوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُوْمِنُونَ بِاللهِ ﴿ (آل عمران: ١١٠)

و وَالْكُنْ مِنْكُمُ الْمَاةُ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ وَلْتَكُنْ مِنْكُمُ الْمَهُ تَكْمُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكُرُ \* وَأُولِلْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞ (آل عمران)

لَوْلَا يَنْهَا مُورُ الرَّبْزِيُّوْنَ وَالْكَ خَبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الْاِثْمَ وَاكْلِهِمُ التَّحْتَ \* لَكِنْ مَا كَانُوْلَهِمُ التَّحْتَ \* لَبِئْسَ مَا كَانُوْلِيضَنْ فُونَ ﴿ (المائلة )

كَانُوْالاَيْتَنَاهَوْنَ عَنْ مُّنْكَرِفَعَلُوْهُ لَيِعُسَمَا كَانُوْالِيَغْعَلُوْنَ ﴿ المائدة ) فَلَتَا نَسُوْا مَا ذُكِرُوْا بِهَ ٱنْجَيْنَا الَّذِيْنَ يَفَهُوْنَ عَنِ الْسُّوْءِ وَآخَذُنَا الَّذِيْنَ ظَلَمُوْابِعَدَالٍ بَيْسِنَ بِهَا كَانُوْا يَفُسُقُوْنَ ﴿ (الاعراف)

فَلُوْلًا كَأَنَ مِنَ الْقُرُونِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُوْا بَقِيَّةٍ يَنْهُوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي

# و اربعین نؤوی کمی در دود 682 می در خطابات جمد که الکارُضِ إِلَّا قَلِیْلًا مِّمَّنُ اَنْجَیْنَا مِنْهُمُ وَ (هو د: ۱۱)

عَنُ أَبِىٰ سَعِيْدِ الْحُدْرِيِ ﴿ مَهُ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ نَصُّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَصُّ يَقُولُ: ((مَنْ رَاى مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ ' فَإِنْ لَّمْ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ ' فَإِنْ لَّمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ ' وَذَٰلِكَ اَضْعَفُ الْإِيْمَانِ)) (١)

سیدناابوسعید خدری النظافی سے روایت ہے میں نے رسول الله مُنَالَّتُوَّا کُوْر ماتے ہوئے سنا:

''تم میں سے جو شخص برائی کو دیکھے وہ اسے اپنے ہاتھ (طاقت) سے بدلئ

اگراس کی استطاعت نہ ہوتو زبان سے (منع کرے) اور اگر اس کی بھی

استطاعت نہ ہوتو دل سے (براجانے)'اور بیایمان کا کمز ورَرِّ بن درجہہے۔''
معز زسامعین کرام!

امام یکی بن شرف الدین النودی بینید کے مشہور مجموعہ احادیث ''اربعین نودی ''کا سلسلہ دار مطالعہ جاری ہے اور اس ضمن میں آج حدیث ۳۳ ہمار ہے زر مطالعہ آئے گ۔

یہ حدیث امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے حوالے سے ہے اور معاشرے کے اندر اچھائی کو برقر ارر کھنے اور برائی کو دبانے کے لیے قر آن مجید کا میکنزم واضح کرتی ہے۔
ایک تو جرم کا معاملہ ہے' لیکن بہت می برائیاں الی ہوتی ہیں جو قابل دست اندازی پولیس الیہ تو تر میں ہوتی سے ذرض سیجئے' ایک شخص نماز نہیں پڑھتا تو پولیس اسے نماز پڑھنے پر مجبور نہیں کرسکی 'البتہ معاشرے کے اندرا لیے لوگ ہونے چاہئیں جوالیے شخص کو نمازی تلقین کرتے کر میں ادر نہ پڑھنے پر ملامت کرتے رہیں۔ مزید یہ کہا گرآپ کے پاس کوئی اختیار ہے تو رہیں ادر نہ پڑھنے نہ ملامت کرتے رہیں۔ مزید یہ کہا گرآپ کے پاس کوئی اختیار ہے تو آپ اسے مرابعی دیجئے' مثلاً آپ کا اپنا بچدد سرال سے زائد کا ہوگیا ہے کین وہ نماز میں کے بعد بھی اگر بچ نماز نہ پڑھے تو باپ کواجازت ہے کہ دو اسے مار کرنماز کا پابند بنائے۔

کے بعد بھی اگر بچ نماز نہ پڑھے تو باپ کواجازت ہے کہ دو اسے مار کرنماز کا پابند بنائے۔

مغربی معاشروں میں تو اس کا تصور بھی نہیں گا سے۔ بڑے نے ایسا کیا تو وہ فوراً آپ نے ایسا کیا تو وہ فوراً اسے جھوٹے ہے جھوٹے بے کو بھی ہاتھ نہیں لگا سے ۔ اگر آپ نے ایسا کیا تو وہ فوراً اسے جھوٹے نے ایسا کیا تو وہ فوراً اسے جھوٹے ہے تو ایسا کیا تو وہ فوراً اسے جھوٹے ہے تو ایسا کیا تو وہ فوراً اسے جھوٹے ہوئے نے جوٹے نے کو بھی ہاتھ نہیں لگا سے ۔ اگر آپ نے ایسا کیا تو وہ فوراً اسے جھوٹے نے ایسا کیا تو وہ فوراً اسے جھوٹے نے تو ایسا کیا تو وہ فوراً اسے جھوٹے نے ایسا کیا تو وہ فوراً

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم كتاب الايمان باب يان كون النهى عن المنكرمن الايمان ..... وسنن الترمذي الواب الفتن باب ماجاء في تغيير المنكر باليد او باللسان او بالقلب\_

کال کر کے پولیس کو بلالے گا اور پھر پولیس آپ کو لے جائے گی اور آپ کے بیچے کو بھی۔ پھر بچے مستقل طور پر آپ سے لیا جاسکتا ہے کہ آپ اس قابل نہیں ہیں کہ بیچ کی پرورش کرسکیں اس لیے کہ آپ نے بیچ کو مارا ہے اور بچوں کی مار پٹائی ان کے ہال بہت بڑا جرم ہے۔خدانخواستہ کی کی بیٹی آ وارہ ہوگئی ہے تو وہ اسے پچھنہیں کہر سکتے ۔ کوئی سزادینا تو دور کی بات ہے اسے دھم کا بھی نہیں سکتے ۔ لیکن اسلام میں میں تصور ہے کہ آپ خاندان کے سربراہ ہیں اور آپ اپنی اولا دکو جسمانی سزادے سکتے ہیں۔

اگرآ ب کے پاس حکومتی سطح پراختیار ہے تو پھرآ پ کا فرض ہے کہ اجماعی سطح پرایک ابیاا داره بنائیں جوامر بالمعروف ونہی عن المنکر کا فریضہ سرانجام دے۔اسلامی ریاست کی یہ بنیادی فرمہداری ہے۔ہم نے بیفشہ اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ سعودی عرب کے اندرنماز کاونت ہوااوراذ ان ہوتے ہی سارے بازار بند ہو گئے۔وہاں ان کا ایک علیحد ہ محكمهـــــ: الهيئة للامر بالمعروف والنهي عن المنكر 'جسكاكام ،ى لوگول كونيكي کا حکم دینااور بدی سے روکنا ہے۔وہاں کے''شرطے''مشہور ہیں۔ہم نے دیکھا کہوہ کسی ہے کچھ کہتے نہیں تھے'بس اپنی لاٹھی ٹھک ٹھک کرتے ہوئے آتے تھے اور جیسے جیسے ٹھکٹھک کی آ واز آتی تھی توسب لوگ د کا نیں بند کر کے نماز کے لیے جارہے ہوتے تھے۔ یہ میں۱۹۲۲ء کی بات کر رہا ہوں جب مجھے پہلی مرتبہ حج کی سعادت حاصل ہوئی تھی کہ وہاں منی ایکسچینجرز کے ٹیبل عین سڑک کے کنارے لگے ہوتے تھے جن پر ڈالز ، یا وُنڈ'ریال اور دیگر کرنسی نوٹ بڑی تعداد میں پڑے ہوتے تھے'اور جیسے ہی اذان ہوتی تو و ہلوگ ان کے او برصرف جا در ڈ ال کرمسجد کی طرف چل پڑتے ۔ان کوکوئی اندیشنہیں تھا کہ چوری ہوجائے گی ۔ میں نے گزشتہ جمعہ یہ بات عرض کی تھی کہ یہاں بھی چور کے ہاتھ کا ننے کی سزاا گرنا فذہوجائے تو پھر پیفضا پیدا ہوجائے گ۔ امر بالمعروف ونهي عن المنكر 'احاديث كي روشني ميں

زیر مطالعہ حدیث مسلم شریف کی ہے اور حضرت ابوسعید خدری والی الی سے مروی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ میں نے اللہ کے رسول مُلَا اللّٰهِ کے اور حضرت ابوے خود سنا: ((مَنْ رَای

و اربعین نَوَوی کرد می در 684 می در خطابات بمع

مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيدِهِ)) ''جوشخص بھی تم میں سے سی منکر (بدی) کو و کیھے اس کا فرض ہے کہ اسے اپنی طاقت سے بدل دے'' غور کیجے پیفرض ہے ۔ پہنیں کہ انسان سوہے کہ جوکوئی برائی کرتا ہے کرتار ہے' خودعذاب سبے گا۔ ہرگز نہیں!ا ہے برائی ہے رو کنا آپ پر فرض ہے اور اگر آپنہیں روک رہے تو آپ گناہ کا ارتکاب کررہے ہیں۔ چنانچہ جہاں آپ کا اختیار ہووہاں اپنے زورِ بازو سے برائی کوروکیں۔حکومتی سطح پرتو طافت موجود ہوتی ہے' چنانج حکومت وقت اپنے اہلکاروں کے ذریعے برائی کو بزور روک سکتی ہے اور اچھائی کا نفاذ کراسکتی ہے۔لیکن اگر طاقت نہیں ہے تو:((فَانْ لَیْمْ يَسْتَطِعْ فَبلِسَانِهِ))'' پھراگراس کی استطاعت نه رکھتا ہوتو اپنی زبان ہے اہے بدل دے''۔ یعنی اپنی زبان سے برائی کورو کے۔غلط کام کرنے والے سے برملا کہے کہ خدا کے بندے' بیفلط کام مت کرو' بیرام کام ہے' اس سے باز آ جاؤ۔اور اگر زبان ہے رو کنے کی بھی طاقت نہیں ہے' یعنی معاشرے میں زبانوں کے اوپر بھی اس طریقے ہے تالے ڈال دیے جائیں کہ بولنا بھی گویا جرم ٹنار ہور ہا ہوا در آ واز اُٹھانے پر زبان کھینچ وی جاتى ہوتو اس صورت میں یہ ہے کہ: ((فَانُ لَّمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ))'' پھراگر اس کی بھی استطاعت نہ ہوتو کم ہے کم اپنے دل میں (اس کےخلاف ) ایک نفرت کا معاملہ رکھے''۔ ((وَ ذَلِكَ أَضُعَفُ الْإِيْمَانِ)) ''اوريهايمان كالمزورترين درجه ب'-الرول ميس بهي گناہ اور بدی سےنفرت کا معاملہ نہ ہوتو پھرا یمان کی مطلق نفی ہے۔ اس حدیث کی ہم مضمون ایک اور روایت ہے جو ذرامفضل انداز میں ہے وہ بھی

اس حدیث کی ہم مضمون ایک اور روایت ہے جو ذرامفضل انداز میں ہے وہ بھی آپ من لیجے۔اسے بھی امام مسلم نے اپی صحیح میں نقل کیا ہے اور یہ حضرت عبداللہ بن مسعود بلالٹی ہے ارشا وفر مایا: ((مَا مِنْ فَنَّ اللَّهُ فِي اُمَّةٍ قَبْلِی اِلاَّ کَانَ لَهُ مِنْ اُمَّتِهِ حَوَادِیُّوْنَ وَاَصْحَابٌ)) ''اللہ تعالی نبی ہوتے بھی کہ رسول الله کا فی اُمَّتِهِ فَی اُمَّةٍ قَبْلِی اِلاَّ کَانَ لَهُ مِنْ اُمَّتِهِ حَوَادِیُّوْنَ وَاَصْحَابٌ)) ''اللہ تعالی نبی سے نبی کوئی نبی کی امت میں سے نبی کوئی نبی کی اُمت میں سے کے محصے پہلے کوئی نبی کی اُمت میں ہوتے تھے''۔وہ خصوصی طور پر دوکا م کرتے تھے' پہلا کام یہ کھی نہ کھی خواری اوراصحاب ہوتے تھے''۔وہ خصوصی طور پر دوکا م کرتے تھے' اور دوسرا کام یہ تھا کہ: ((یَا خُدُونَ بِسُنَیّهِ))'' وہ اس کی سنت کومضوطی سے تھا متے تھے'' اور دوسرا کام یہ تھا کہ: ((یَا خُدُونَ بِسُنَیّهِ))'' وہ اس کی سنت کومضوطی سے تھا متے تھے'' اور دوسرا کام یہ

و اربعین نؤوی کم می در 685 می در خطابات جمد کسی تھا کہ ((وَيَقْتَدُوْنَ بَامُوهِ))''اور وہ اس کے حکم کی پیروی کرتے تھے''۔وقت گزرنے کے ساتھ اورنی نسل کے آ جانے سے جذبہ ٹھنڈا پڑ نا شروع ہوجا تا ہے اور پھر نا خلف اور نا فر مان لوگ پیدا ہوتے ہیں۔ نبی ا کرم مَلَّ النَّيْمِ نے اس بات کو بایں الفاظ فر مایا: ((فُمَّ إِنَّهَا تَنْحُلُفُ مِنْ بَغْدِهِمْ خُلُوْكٌ)) '' بھر ہمیشہ بیہوتا رہا کہان نبیوں کے بعدا پسے نا خلف لوگ بیدا ہوتے رہے'۔ان کے دوکام یہ تھے کہ: ((یَقُوْلُونَ مَا لَا یَفْعَلُوْنَ وَیَفْعَلُوْنَ مًا لَا يُؤْمَرُونَ)) '' جو کہتے تھے وہ کرتے نہیں تھے ادر کرتے وہ تھے جس کا انہیں حکم نہیں مواتها''۔ آ گے فرمایا: ((فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ)) ''تو جو شخص ان (ناخلف لوگوں ) کےخلاف اپنی طافت ہے جہاد کرے تو وہ مؤمن ہے'' ((و مَنْ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُوَ مُوْمِينٌ))''اور جوکوئی ان کے خلاف اپنی زبان سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے'' ((ومَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْيِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ)) ''اور جوان کے خلاف اینے ول سے جہاد كرے (ليمن نفرت ركھ) وہ بھى مؤمن ہے'۔ ((وَكَيْسَ وَرَاءَ ذَلِكَ مِنَ الْإِيْمَانِ حَبَّةُ خَرْدَلِ))(')' (اوراس کے بعد توایمان رائی کے دانے کے برابر بھی نہیں ہے۔ ''

# امر بالمعروف ونهي عن المنكر 'ايك جامع اصطلاح

امر بالمعروف ونهيعن المنكر ہے متعلق بدبات بہت اہم ہے كدية قرآن حكيم كى ايك جامع اصطلاح ہے اور یقرآن میں ایک وحدت کے طور پر بیان ہوئی ہے۔ چنانچہ قرآن مجید کے دس مقامات پریہ دونوں ایک جامع اور مربوط اصطلاح کی شکل میں آئے ہیں اوران میں سے چندآیات میں نے ابتدامیں آپ کوسنائی ہیں ۔سور ہُ لقمان میں حضرت لقمان کی اینے بیٹے کو کی گئی نصیحتوں کا تذکرہ ہے جس میں سے ایک نصیحت یہ ہے:

﴿ لِبُنَىَّ اَقِم الصَّلُوةَ وَأَمُرُ بِالْمَعُرُوفِ وَانَّهَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَآ اَصَابَكَ ﴿إِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزُمِ الْأُمُورِ ١٤ ﴿ لِفَمْنَ

''اے میرے بچے! نماز قائم رکھ' نیکی کا حکم دے اور بدی سے روک اور پھر جو

کچھ تھے پر بیتے اسے برداشت کر ۔ یقینا میرای ہمت کے کامول میں سے ہے۔''

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان كون النهى عن المنكرمن الايمان .....

ظاہر بات ہے کہ بدی سے رو کئے پر اشرار' بدمعاش اور بدقماش لوگ اس کی شدید مخالفت کریں گے۔اب بیمخالفت زبانی کلامی (verbel) بھی ہوسکتی ہے اور بالفعل اقدام کی صورت میں بھی ہوسکتی ہے'لہذااس مخالفت کو برداشت کرواوراس پرصبر کرو۔ سورۃ الجے میں بیم آیت آئی ہے:

﴿ اَلَّذِيْنَ إِنْ مَّكَّنَّهُمْ فِي الْآرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُّا الزَّكُوةَ وَاَمَرُوْا بِالْمَغُرُوْفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ (آيت ٣)

'' وہ لوگ جنہیں ہم زمین میں افتد ارعطا کر دیں تو وہ (۱) نماز کا نظام قائم کریں گےاور (۲) زکو قاکا نظام قائم کریں گےاور (۳) بدی سے روکیس گےاور نیکی کا تھم دیں گے۔''

سورہ لقمان کی آیت گویا حکمت اور فطرت کا تقاضا ہے'اس لیے کہ حضرت لقمان نہ نبی سے اور دہ کسی نبی کے پیرو کار تھے۔ وہ ایک سلیم الفطرت اور سلیم العقل انسان تھے اور وہ جن نتائج تک پہنچ ہیں وہ گویا انسانی فطرت اور حکمت کا تقاضا ہے'اس لیے وہاں سے اصطلاح واحد کے صینے میں آئی ہے' جبکہ اس کی ایک بلند ترین سطح میہ ہوسکتی ہے کہ جولوگ یہ کام کرنے والے ہیں'اگر اللہ ان کوز مین میں اقتد ارعطا فرما دے تو وہ حکومتی سطح پر بھی انہی کا موں کو جاری رکھیں گے۔اس کا ذکر سور ۃ النج کی خدکورہ آیت میں ہوا ہے۔

جیسا کہ میں نے آپ کو بتایا کہ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر قرآن مجید کے دس مقامات پرایک اصطلاح کے طور پر لازم و ملزوم کی حیثیت سے آئے ہیں۔ان کے علاوہ بے شار احادیث بھی الی ہیں جن میں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کو ایک جامع اصطلاح کے طور پر بیان کیا گیا ہے۔ان میں سے ایک حدیث پیش کرتا ہوں۔اس کے راوی حضرت حذیفہ بڑا شیئے ہیں وہ حضور کا الیے تا ہے۔ دوایت کرتے ہیں کہ آپ مُلَا الیہ خرایان

((وَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهٖ لَتَأْمُرُنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلَتَنْهَوُنَّ عَنِ الْمُنْكِرِ أَوْ لَيُوْشَكِنَّ اللهُ اَنْ يَنْعَتَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْهُ ثُمَّ تَذْعُوْنَهُ فَلَا يُسْتَجَابُ لَكُمْ))(١)

' دفتم ہے اُس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے' (اےمسلمانو!)تم

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الفتن باب ماجاء في الامر بالمعروف ونهي عن المنكر.

لاز ما نیکی کانتم دو گے اور بدی ہے روکو گے ٔ ورندا ندیشہ ہے کہ اللہ تعالیٰتم پر ایسا عذاب بھیجے گا کہ پھرتم دعا ئیں مانگو گے لیکن اللہ تمہاری دعا قبول نہیں کرے گا۔'' امر بالمعروف ونہی عن المنکر' اُمت کا فرض منصبی

ابتدا میں میں نے جن آیات کی تلاوت کی ان میں دوآیات سور ہُ آل عمران کی ہیں جن سےمعلوم ہوتا ہے کہلوگول کونیکی کا حکم دینااور برائیوں سےروکنا' بیاُ مت مسلمہ کا فرضِ مصی ہے۔ چنانچے فر مایا گیا:

﴿كُنْتُمْ خَيْرَ ٱمَّةٍ ٱخُرِجَتْ لِلنَّاسِ تَٱمُرُوْنَ بِالْمَغْرُوْفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَتُوْمِئُوْنَ بِاللَّهِ ﴿} (آل عمران:١١٠)

''تم بہترین اُمت ہو جونوع انسانی کے لیے نکالی گئی ہے (اورتمہارا کام یہ ہے کہ )تم نیکی کا تھم دو'بدی سے روکو'اوراللہ پراینے یقین کو پختہ رکھو۔''

جوانسان بھی امر بالمعروف اور خاص طور پر نہی عن آنمنکر کاعلم لے کر کھڑا ہوتا ہے تو اسے طرح طرح کی مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ غیر تو پھر غیر ہیں اپنے ہی جان کے دشمن بن جاتے ہیں۔ ایسی صورتِ حال میں اللہ تعالی پر پختہ یقین بہت ضروری ہے' اس لیے کہ ای یقین ہی کی بدولت انسان کے اندروہ قوت پیدا ہوگی جس سے وہ مخالفت کو برداشت کر سکے گا' تشدد کو جھیل سکے گا اور زیادتی کو سہہ سکے گا۔

سورهٔ آلِ عمران کی مذکورہ بالا آیت میں تو امر بالمعروف ونہی عن الممکر کو امتِ مسلمہ کا اجتماعی فرض قرار دیا گیا ہے جبکہ آیت ۴ امیں ای حوالے سے ایک اورشکل بھی بیان ہوئی ہے۔ وہ یہ ہے کہ فرض سیجے اُمت اپنے اس فرضِ منصی کو بھول گئی ہو ۔۔۔ وہ یہ ہے کہ فرض منصی ہے اور اسے پوری نوعِ انسانی کے او پر اسی لیے ولیے تو یہ پوری اُمت مسلمہ کا فرضِ منصی ہے اور اسے پوری نوعِ انسانی کے او پر اسی لیے اضایا گیا ہے کہ وہ پوری نوعِ انسانی کو خیا کا کا کم دے اور بدی ہے کہ اُمت اس فرضِ منصی کو خدائی فوجدار کی حیثیت و دے دی گئی ہے۔ لیکن فرض سیجے کہ اُمت اس فرضِ منصی کو کو خدائی فوجدار کی حیثیت و دے دی گئی ہے۔ لیکن فرض سیجے کہ اُمت اس فرضِ منصی کو بھول گئی ہے اور غفلت کی نیند سوگئی ہے تو ایسی صورتِ حال میں پھر میضر ور ہونا چا ہے کہ بھول گئی ہے اور غفلت کی نیند سوگئی ہوئی امت کو جگانے کا کام کریں۔ جیسے حکیم محمد سعید مرحوم کے ادارے نے ایک سلوگن اختیار کیا تھا: '' جا گواور جگاؤ!'' یہ برداا چھا محمد سعید مرحوم کے ادارے نے ایک سلوگن اختیار کیا تھا: '' جا گواور جگاؤ!'' یہ برداا چھا

سلوگن ہے کہ اس امت میں سے جو جاگ گئے ہیں یا جاگے ہوئے ہیں وہ ہاتھ پر ہاتھ دھرے نہ بیٹے رہیں' بلکہ دوسروں کو جگا کیں۔ پھر جاگے ہوئے مل کر ایک امت بن جا کیں ۔ پھر جاگے ہوئے مل کر ایک امت بن جا کیں ۔ پعن ایک اُمت تو سوئی ہوئی ہے ۔ ہے تو وہ بھی اُمت' اس لیے کہ نام لیوا تو محمد منافی ہوئی اُمت میں سے پچھلوگ لاز ما جا گیں اور مل جمد منافی ہوئی اُمت میں سے پچھلوگ لاز ما جا گیں اور مل جل کر ایک امت بن کر باقی سوئے ہوئے لوگوں کو جگانے کا کام اجتماعی طور پر کریں۔ مل کر ایک امت بن کر باقی سوئے ہوئے لوگوں کو جگانے کا کام اجتماعی طور پر کریں۔ اس کو انگریزی میں party within party یعنی ایک جماعت کے اندرایک جماعت کہا جا تا ہے ۔ سور دُ آلی عمر ان کی آ بیت ہوا میں اس کا ذکر ہے کہ ویسے تو بیساری اُمت مسلمہ کا فرضِ منصی ہے کہ اس نے دعوت و تبلیغ 'شہادت علی الناس اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر کا کام کرنا ہے' لیکن اگر اُمت مسلمہ اپنا بیفرض بھول جائے تو بھر کم از کم پچھلوگوں کو ضرور بیکام کرنا جا ہے ۔ فر مایا:

﴿ وَلُتَكُنُّ مِّنكُمُ أُمَّنَّ يَّدُعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكر وَالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكر وَالْوَلْئِكُ مُّمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَالْ عَمران )

''تم سے ایک آلیں امت میں وجود میں آئی چاہیے (یا تمہارے اندر سے کم سے کم ایسی ایک امت تو قائم رہنی چاہیے ) جوئیکی کا تھم دے اور بدی سے رو کے اور خرکی طرف دعوت دے ۔ اور وہی لوگ ہوں گے جو (اللہ تعالیٰ کے ہاں) کا میاب ہونے والے ہیں۔''

فلاح اور کامیا بی کا دعدہ سوئی ہوئی امت سے نہیں ہے' ہاں ان سوئے ہوؤں میں سے جوجاگ جائیں اورا پنے فرضِ منصی کو پہچانیں اور پھراس کے لیے تن من دھن لگائیں' وہی لوگ فلاح یانے والے ہیں۔

# نهي عن المنكر كي خصوصي الهميت

اب تک میں نے آپ کے سامنے یہ بات رکھی کہ بحثیت مجموعی بید دونوں گویاایک گاڑی کے دو پہنے ہیں۔ دو پہیوں پر گاڑی چلتی ہے ٔ در نہ ایک پر تو گھومتی ہی رہے گی' آ گے نہیں بڑھے گی۔اس حوالے سے یہ بھی یا در کھیے کہ ان دونوں میں سے نہی عن المئر کی اہمیت زیادہ ہے۔ہمارے ہاں ایک بہت بڑے طبقہ کو یہ مغالطہ ہواہے کہ نہی عن الممكر كی ضرورت نہیں ہے۔ بس نیکی کا تھم دیتے رہؤ جب نیکی تھیلے گی تو منکر خود بخو دمث الممكر كی ضرورت نہیں ہے۔ جائے گا 'جیسے روشی آتی ہے تو اندھیرا خود بھا گ جا تا ہے۔ یہ بہت بڑی غلط نہی ہے۔ اگر صرف وہی كانی ہوتا تو قرآن مجید كی دس آیات میں دونوں كا تذكرہ ایک حیاتیا تی اكائی (organic whole) كے طور پر كيوں ہوتا؟ قرآن مجید (معاذ اللہ!) كوئی شاعری كی كتاب نہیں ہے اور نہ اس میں لفاظی اور مبالغہ آمیزی ہے۔ اس میں جو لفظ اور جو بھی حرف آیا ہے وہ اٹل اور لازم ہے اور اس كی اہمیت اپنی جگہ سلم ہے۔ در حقیقت ہے دونوں چزیں لازم و ملز وم ہیں' لیکن ان كواگر علیحدہ علیحدہ کر کے دیکھیں گے تو از روئے قرآن حکیم اور احادیث مبارکہ نہی عن الممکر اہم تر ہے۔

اربعین نووی کی زیر مطالعہ حدیث میں بھی صرف نہی عن المنکر کا ذکر ہے اس میں امر بالمعروف کا تو ذکر ہے اس میں امر بالمعروف کا تو ذکر سرے ہے ہے ہی نہیں۔اس کے علاوہ میں نے اب تک جو دواحادیث آپ کے سامنے بیان کیں کہلی حضرت عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹؤ اور دوسری حضرت عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹؤ اور دوسری حضرت جذاللہ بن مسعود ڈاٹٹؤ اور دوسری حضرت جذاللہ بن مسعود ڈاٹٹو اور دوسری حضرت جذاللہ بن مسعود ڈاٹٹو اور دوسری حضرت جذاللہ بن مسعود ڈاٹٹو اور دوسری مسلم حضرت جداللہ بن مسعود ڈاٹٹو اور دوسری مسلم کی میں بھی صرف نہی عن المنکر کا ذکر ہے۔

# نہی عن المنکر <u>سے مراحل</u>

زیر مطالعہ اربعین کی روایت میں نہی عن المنکر کے تین مراحل بیان کیے گئے ہیں۔ پہلا یہ ہے کہتم میں سے جو کوئی بھی بدی کو دیکھے'اس کا فرض ہے کہ قوت سے اور برزور بازوا ہے رو کے۔ اگر آپ کے پاس قوت ہے تبھی تو قوت استعال ہوگ ۔ عام حالات میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ جہاں بھی آپ کوقوت حاصل ہے وہاں سے کام کرنا آپ کے لیے لازم ہو جائے گا۔ آپ اپنے گھر کے سربراہ ہیں تو اپنی فیملی کے اندر آپ پر امر بالمعروف و نہی عن المنکر کا فریضہ لازم ہوگا اور اگر آپ نہیں کرتے تو آپ مجرم شار ہوں گے۔ البتہ آپ کا دوسروں کے اوپر ظاہر بات ہے کوئی زور نہیں چل سکتا تو وہاں ہوں گے۔ البتہ آپ کو دوسروں کے اوپر ظاہر بات ہے کوئی زور نہیں چل سکتا تو وہاں ہوں جا پر فرض نہیں ہوگا 'اس لیے کہ آپ کوقوت حاصل نہیں ہے۔ آپ کا بچہ نماز نہیں پر دھتا' حالانکہ اس کے اوپر نماز فرض ہو چکی ہے تو آپ اسے مار سکتے ہیں' سزادے سکتے ہیں' سزادے سکتے ہیں' کراندے سکتے ہیں' کراندے سکتے ہیں' کراندے سکتے ہیں' کیکن کسی دوسرے کے بچے کوآپ نہیں مار سکتے۔

اگرانیان میں بزور بازوبرائی کوروکنے کی استطاعت نہ ہوتو پھردومرامر حلہ ہے۔
کہ انسان زبان سے برائی کو برا کے۔ واضح رہے کہ عدم استطاعت کے دو پہلو ہو سکتے ہیں۔ ایک سے کہ آپ معرف ہوگرے ہوگراس باطل کا مقابلہ کرسکیں تو کم ہمتی کی وجہ ہے بھی عدم استطاعت ہوگئی ہے۔ دومرا سے ہے کہ ماحول ایسا ہے کہ جس میں بولنا گویا موت کو دعوت دینے کے مترادف ہوز زبانوں پر تالے پڑگئے ہوں تو اس صورت میں کم ہے کم زبان سے تو بات کرو۔ لیخی اگراس کے خلاف تمہارے پاس طاقت نہیں ہے تو زبان سے تو اسے برا کہو۔ ای لیے فرمایا گیا: ((الّا اِنَّ اَفْصَلَ الْبِحِهَادِ کَلَمَهُ حَقِّ عِنْدَ سُلُطَانِ جَائِرٍ))(۱) ''سن لو کہ افضل ترین جہاد سے ہے کہ ایک ظالم حکم ان کے سامنحق کی بات کی جائے'۔ اس کے افضل ہونے کی وجہ صاف ظاہر ہے حکم ان کے سامنحق کی بات کی جائے'۔ اس کے افضل ہونے کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ اس میں اندیشہ ہوگا کہ وہ تمہاری گردن اڑا دے گا۔

نہی عن المنکر کا تیسرا مرحلہ ہے کہ انسان کے پاس نہ بردو باز و برائی کورو کئے کی طاقت ہے اور نہ زبان سے برائی کو برا کہنے کی ہمت ہے۔اباس عدم استطاعت کے بھی دو پہلو ہیں۔ایک تو یہ کہ کوئی شخص گونگا ہے اور وہ بول ہی نہیں سکتا اور اس میں یہ بھی صلاحیت نہیں ہے کہ وہ لکھ کر بات کر سکے ۔ دوسرا یہ ہے کہ اس میں اتنی ہمت نہیں ہے کہ وہ مصائب کو برداشت کر سکے تو اس صورت میں وہ کم از کم دل میں تو برائی کو براجانے۔ آپ کی اور کوتو بدل نہیں سکتے 'لیکن دل کے اندر برائی کے خلاف نفرت کے ہونے سے کم از کم آپ اور آپ کے اہل وعیال اس برائی سے فی جا کیں گے اور آپ اس ماحول کم از کم آپ اور آپ کے اہل وعیال اس برائی سے فی جا کیں رسول اللہ منگر الی اس ماحول کے رنگ میں نہیں ریکے جا کیں گے۔ اب ظاہر بات ہے کہ کمز ور ترین ایمان کے بعد تو کمز ور ترین ایمان کی علامت ہے۔ اب ظاہر بات ہے کہ کمز ور ترین ایمان کے بعد تو باتی نتیجہ بہی ہے کہ اس کے بعد ایمان نہیں ہے۔ یعنی آپ بدی کو دیکھیں اور آپ کور نے و افسوس بھی نہ ہو آپ کے احساسات پر جوں بھی نہ دینگر آپ کوکوئی صدمہ بھی نہ ہو تو بھی نہ ہو تو بھی نہ ہو آپ کے احساسات پر جوں بھی نہ دینگر آپ کوکوئی صدمہ بھی نہ ہو تو بھی ایمان سے سے موجود نہیں ہے۔

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الفتن باب ماجاء في الامر بالمعروف ونهي عن المنكر.

اس کے لیے میں مثال دیا کرتا ہوں کہ اگر آپ کا بچشد ید بیار ہے۔ آپ نے ہر طرح کا علاج کرالیا ہے ڈاکٹری علاج بھی کرالیا ' حکیموں سے علاج بھی کرالیا ' ٹونے ٹو کئے ہے بھی مدولے لی'لیکن شفانہیں ہور ہی۔ آپ بالکل بے بس ہیں اور بچھ بھی نہیں کر سکتے لیکن کیا وہ بچہ اگر درد میں تڑپ رہا ہوتو آپ آرام سے سوجا کیں گے؟ بیتو نہیں ہوگانا! اسی طرح اگر آپ بدی کوقوت کے ساتھ نہیں روک سکے یا بدی کے خلاف نہیں ہوگانا! اسی طرح اگر آپ بدی کوقوت کے ساتھ نہیں روک سکے یا بدی کے خلاف زبان سے بھی جہاد نہیں کر سکے تو کم سے کم دل سے تو نفرت سیجے بیتے کہ اپنے بچے کو دیکھ کر آپ ایسے الیان کی خیر منا ہے۔

### نا خلف لوگوں سے جہاد کے مراحل

قبل ازیں میں آپ کو حضرت عبدالله بن مسعود <sub>التافظ</sub> ہے مروی حدیث کا ترجمہ سنا چکا ہوں' اب میں عیا ہتا ہوں کہ اس حدیث کو ذرا وضاحت ہے آپ کے سامنے رکھول' اس لیے کہ اس میں نہی عن المئکر کے مراحل کا بہت تفصیل ہے تذکرہ ہے اور اس میں اُمت کے لیے اس شمن میں واضح راہنمائی آ جاتی ہے۔رسول اللّٰمُ کَالْیُکِمْ نے فر مایا: ((هَا مِنْ نَبِيّ بَعَثَهُ اللّٰهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِيْ)) ' كولَى ني اليانهيس كُرْ راجي الله في مجمع عليه كَنَ امَّت مِينَ مَبْعُوثُ كَيا مُو ْ ((إلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُهَّتِهِ حَوَارِيُّوْنَ وَأَصْحَابٌ)) ( ' مُكري کہ لاز ماً اس کی اُمت میں ہے کچھ نہ کچھ اصحاب اور کچھ نہ کچھ حواری ضرور ہوتے تھے''۔حضرت عیسیٰ علیمِٰلا کے بارہ حواری تھے اور حواری کا لفظ خاص طور پر حضرت عیسیٰ کے ساتھیوں کے لیے قرآن میں استعال ہوا' جبکہ حضورا کرم مُلَّاثِیْزا کے ساتھیوں کے لیے صحابہ کا لفظ آیا ہے اور یہاں پر دونوں الفاظ انکھے آگئے ہیں۔ بیرحواری اوراصحاب کیا كرتے تھے اس بارے میں رسول اللَّه مَنْ اللَّهُ عَلَيْتُمْ نے جو فرمایا وہ بلاغت وفصاحت كى بہت او کچی مثال ہے۔آپ نے فرمایا کہ وہ دوکام کرتے تھے پہلا کام یہ کرتے تھے: ((یا خُدُونَ بِسُنتِهِ))''اپنے نبی کی سنت کومضبوطی سے تھامتے تھ' - جیسے ہم حضور اكرم الله عَلَيْكُم كابي فرمان بره حِك مِن ((فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِيْ وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ

الرَّاشِدِيْنَ الْمَهُدِيِّيْنَ ' تَمَسَّكُوْا بِهَا' وَعَشُّوْا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ)) ''پِستم ميرى سنت اورميرے ہدايت يافة خلفائ راشدين كى سنت (طريقه) كولازم پکرْ نااوراہے داڑھوں سے قابوكرنا'' — دوسراكام يەكرتے تھے:((وَيَقْتَدُوْنَ بِامْدِهِ))''اوراپ نبى كے حَمْم يرحمل پيرا ہوتے تھے۔''

آ کے رسول اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ أَنْ فَي مايا: ((ثُمَّ إِنَّهَا تَخْلُفُ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلُوفٌ))" بير (ہمیشہ ایسا ہوتا رہا کہ ) ان کے بعد ناخلف لوگ آ جاتے تھے'۔ ویکھئے پیے عمرانیات کا بہت بڑا قاعدہ بیان ہور ہاہے کہ ہر کمال کے بعد زوال بھی آتا ہے۔ ہرنبی کی آید پراس کے پچھ ساتھی بن گئے ۔ان کی کاوشوں سے معاشرے میں بہت نیکی تھیل گئی اور معاشرے میں بہت اچھائی آ گئی۔وقت گزرتا گیااوررفتہ رفتہ شیطان اپنا کام کرتارہا۔ شیطان کے ایجنٹ انسانوں میں سے بھی ہیں اور جنات میں سے بھی 'تو ان کی کارروائیوں سے پھرزوال تو آتا ہی ہے۔ جیسے حضور شکالٹیٹی کی جماعت کو بھی زوال آیا۔ خلافت راشدہ تمیں برس تک قائم رہی اوراس کے بعد رفتہ رفتہ ملوکیت آگئی۔رسول التُمَا فَيْنِمُ نَ فِر مايا كه يجه عرصه كُرْر ن ك بعد ناخلف لوگ پيدا ہوجاتے ہيں اور وہ كرتے كيا ہيں؟ ديكھئے رسول اللَّه مُثَالِيُّتُهُمْ كي فصاحت و بلاغت كه آپ نے ان كے بھي دو ى كام بتائے۔ يہلا بيكه: ((يَقُوْلُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ))''وه كہتے وه تھے جوكرتے نہيں يخے' ليخيٰ نيكى كى ڈينگيں مارنا' اپنے تقو كى اور تدين كا اشتہار دينا' يالوگوں كونيكى كى تلقين كرناليكن خوداس يرعمل نه كرنا\_اور دوسرا كام بيرتها كه: ((وَيَفْعَلُوْنَ مَا لَا يُوْمَرُوْنَ)) ''اوروه کرتے وہ کام تھے جن کا حکم ہی نہیں ہوا تھا''۔ بینی نئی سے نئی بدعات ورسومات' نئ سے نئ تقریبات 'نے سے نئے جش ۔

جب بینا خلف لوگ بیدا ہوجا ئیں تو پھرنی کے بچے کھیج اصحاب وحوار یوں کا طرزِ عمل کیا ہونا چاہیے'اس بارے میں رسول اللّٰمُ کَالْیَا ہُمُ نَے فرمایا: ((فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِیدِهِ فَهُوَ مُوْمِنْ))''پس جوبھی ان کےخلاف ہاتھ سے جہا دکرے گا تو وہ مؤمن ہے''۔ یہ بڑا اہم نکتہ ہے اور میں نے اپنی کتاب میں اس پر بڑی تفصیل سے بحث کی ہے کہ کیا کسی

فاس اور فاجرحا کم کے خلاف بغاوت ہوسکتی ہے یا نہیں؟ یہ ایک بڑا حناس معاملہ ہے۔
علاء کی اکثریت ای بات کی قائل ہے کہ فاس اور فاجر حکمران کے خلاف تب تک
بغاوت جائز نہیں جب تک کہ وہ بدی کا حکم نہ دے۔ ایک تو یہ ہے کہ وہ خود بدی کا ارتکاب کررہا ہے' اس کے قول وفعل میں تصناد ہے' اس نے مختلف بدعات ایجاد کرلی ہیں اور وہ اپنے محل کے اندرعیا شیال کررہا ہے' لیکن وہ کسی کو بدی کا حکم نہیں دے رہا تو اس وقت تک اس کے خلاف خروج اور سلح بغاوت کو علماء کی اکثر بیت صحیح نہیں جھتی ۔ لیکن میں اس معاطع میں امام ابو حنیفہ بھیا ہی رائے کا قائل ہوں کہ فاسق و فاجر حکمران کے خلاف بغاوت ہو سکتی اس شرط کے ساتھ کہ پہلے اتنی طاقت مہیا ہوجائے کہ کم خلاف بغاوت ہو بھی حالات وواقعات کے مطابق کا میابی بھینی نظر آئے۔ پھر کا میابی طے یا نہ طاہری حالات وواقعات کے مطابق کا میابی بھینی نظر آئے۔ پھر کا میابی طے یا نہ طائع یہ بعد کی بات ہے ۔

فکست و فتح میاں اتفاق ہے لیکن مقابلہ تو دلِ ناتواں نے خوب کیا!

اگرآپایے ناخلف لوگوں کے خلاف جہاد بالید یعنی قبال نہیں کر سکتے تو پھراس کا گلادرجہ ہیہ ہے: (وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُوَ مُوْمِنٌ) ''اورجوان ہے جہاد کر و گا پی زبان سے تو وہ بھی مؤمن ہے' ۔ قبال سے کم تر درجہ بیہ ہے کہ زبان سے جہاد کرو تنقید یں کرو' بر ملاکرو' جلسوں میں کرو' بر عام کرو' چوکوں میں گھڑ ہے ہوکر کرو' نعرہ لگا و کہ یہ علا ہے! اور یہی وہ چزیں ہیں جن کے ذریعے سے قوت ہم پہنچ گی۔ اگر بہیں کریں یہ غلا ہے! اور یہی وہ چزیں ہیں جن کے ذریعے سے قوت ہم پہنچ گی۔ اگر بہیں کریں گئو تو لوگ کیے جمع ہوں گے اور بدی کا استیصال کرنے لیے طاقت کہاں ہے آئے گی؟ اس کا آخری درجہ بیہ ہے کہ: ((وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُوَ مُوْمِنٌ)) ''اور جوان کے خلاف این درجہ بیہ ہے کہ: ((وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُو مَوْمِنٌ)) ''اور جوان کے خلاف این درواقعتاً نفرت ہوگی تو آپ خلاف این درواقعتاً نفرت ہوگی تو آپ کے دوجود سے دہا ہر ہوگی۔ آپ تو خاموش رہیں گئیکن آپ کے وجود سے فلاہر ہوگا کے آپ کے دوجود سے دہا ہر ہوگی۔ آپ تو خاموش رہیں گئیکن آپ کے وجود سے فلاہر کے ساتھ کہ آپ کواس چز سے نفرت ہے۔ آپ کا طرزعمل بنا کے گا گیا آپ اس باطل کے ساتھ کہ آپ کواس چز سے نفرت ہے۔ آپ کا طرزعمل بنا کے گا گیا آپ اس باطل کے ساتھ

تعاون تونہیں کررہے آپ اس باطل کے تحت آ رام سے پاؤں پھیلا کرتونہیں سوتے۔ یہ بھی در حقیقت ایک طرح کا جہاد ہے۔

اس آخری درجے کو بیان کرنے کے بعد آپ مُن اللہ اللہ فرمایا: ((وکیس و راء اللہ مِن اللہ اللہ مِن اللہ اللہ مِن اللہ اللہ مِن اللہ مِن اللہ اللہ مان حبّہ مُخر دُل )) ''اس کے بعد تو ایمان رائی کے دانے کے برابر بھی نہیں ہے' ۔ اس سے آپ اندازہ کیجے کہ اگر نہیں ہے تو پھرایمان نہیں ہے۔ کم سے کم دل سے نفرت دل میں گھٹن دل میں رہنج وہما رہ معاشرے دل سے نفرت دل میں گھٹن دل میں اس نج وہما رہ معاشرے پر چڑھتا جارہا ہے۔ ہمارے معاشرے میں بہتو ہونا جا ہے۔ ہمارے معاشرے میں بہتو ہونا جا ہے۔ ہمارے معاشرے میں بہتری وہ میں بہتری کورنج وہمارے کہ بڑے خوبصورت نام دیے جارہے ہیں )ان پر آپ کورنج و صدمہ تو کم سے کم ہونا جا ہے۔ اگر یہ بھی نہیں ہے تو آپ کے اندرایمان رائی کے دانے کے برابر بھی نہیں ہے۔

# نہیعن المنگرینہ کرنے والے عابدوں کا انجام

آج کے موضوع کے حوالے سے ایک حدیثِ قدی بہت چونکا دینے والی ہے۔
یہ حدیث مولا نااشر ف علی تھا نوی کے مرتب کردہ'' خطباتِ جمعہ'' میں موجود ہے۔ اکثر
تھا نوی مساجد میں یہ خطبے پڑھے جاتے ہیں اور خطبہ کانیہ ہیں یہ حدیث پڑھی جاتی
ہے۔حضرت جابر رہائیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُلِی اِنْدِ اِنْدُ اِنْدِ اِنْدِ اِنْدِ اِنْدُ اَنْدُ اِنْدُ الْدُ اِنْدُ انْدُ اِنْدُ اِنْد

حضرت جبرائیل بالیہ بیں اور اللہ کی جناب بیں گوائی دے رہے ہیں۔ آپ کومعلوم ہے کہ اللہ کی جناب بیں تو ابوجہل بھی جھوٹ نہیں ہولے گا'اور فرشتے کے جھوٹ ہولئے کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ قال ((فَقَالَ: افْلِبُهَا عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ 'فَانَّ وَجُههُ لَمْ يَتَمَعَّرُ وَفِي سَاعَةً قَطُّ))(۱) حضور مُلُيُّيْرِ فَر ماتے ہیں کہ اس پر اللہ تعالیٰ نے ارشاد فر مایا: الموان بستوں کو پہلے اس پراور بھر دوسروں پر'اس لیے کہ اس کے چبرے کا رنگ میری (غیرت اور حیت کی) وجہ ہے بھی ایک لمحہ کے لیے بھی نہیں بدلا' نے فرض سیجے آپ کوکوئی گائی دے اور آپ بیس تھوڑی تی بھی طاقت ہے تو کیا آپ اسے جانے دیں گے؟ اگر طاقت نہیں ہے' گائی دینے والا بہت طاقتور ہے اور آپ کمزور ہیں تو کم ہے کم آپ کا جبرہ تو سرخ ہوجائے گانا! اس لیے کہ غیرت وحمیت کا بھی بچھ تقاضا ہوتا ہے۔ نہ کورہ بالا حدیث قدی میں بھی اللہ عزوجل نے بہی فرمایا کہ اس کے چبرے کا رنگ تک بھی نہیں بدلا' حالانکہ ان بستیوں کے اندر بدی پھیلتی رہی' ان میں منکرات کی اشاعت ہوتی نہیں ورہی اور بی آرام سے اپنی عبادت میں لگار ہا:۔

مت رکھو ذکر و فکرِ صبح گاہی میں اے بختہ تر کر دو مزاج خانقاہی میں اے!

معاشرے میں کیا ہور ہاہے اسے پتاہی نہیں ہے۔بس اپنی خانقاہ میں بیٹھا ہوا ہے کوئی اگر آگیا تواسے کلمہ خیر سنا دیا ورنہ کچھنیں۔اللہ اللہ خیر سلا! یعنی جواس کے مرید ہوگئے ان کا تزکیہ تو وہ کرر ہاہے لیکن باقی ماحول سنسان ہے۔ باہر نکل کروہ اپنا کر دارا دانہیں کر رہا جس کے بارے میں اقبال نے کہاہے ہے

نکل کر خانقاہوں سے ادا کر رسم شمیری گ کہ فقرِ خانقاہی ہے فقط اندوہ و دلگیری ترےدین وادب سے آرہی ہے بوئے رہبانی یہی ہے مرنے والی امتوں کا عالم پیری!

 <sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الايمان عجواله مشكاة المصابيح كتاب الآداب باب الامر
 بالمعروف الفصل الثالث

# نہی عن المنکر نہ کرنے والے عذاب ہے متثنیٰ نہیں!

اب میں تیسری بات آپ ہے وض کرر ہاہوں کہ کسی معاشرے میں اگرکوئی بدی جزئی کر جائے اور اتی پھیل جائے کہ پھروہ معاشرہ عذاب الہی کا مستحق ہوجائے تو اس صورت میں جوعذاب آتا ہے قرآن مجید کے دومقامات سے ثابت ہوتا ہے کہ اس سے صرف وہ لوگ مستیٰ ہوتے ہیں جو بدی کے خلاف آواز اٹھاتے رہیں گم دیتے رہیں اپنی کوشش کرتے رہیں باقی سب اس عذاب کی پکڑ میں آجاتے ہیں ۔ سورة الاعراف میں بنی امرائیل کے ایک خاص قبیلے کا ایک واقعہ نہ کور ہے ۔ وہ ساحل سمندر کے ساتھ ساتھ آ باد تھا اور ان کا ذریعہ معاش ماہی گیری تھا 'یعنی مجھلی پکڑ نا' اسے کھا نا بھی اور بیچنا ہیں ۔ یہود یوں کے ہاں چونکہ یوم السبت کی حرمت ہے ۔ اصل میں تو ان کے لیے حرمت والا ون یوم الجمعہ ہی تھا 'لیکن انہوں نے خودا پی شرارت ِ نفس سے یوم السبت اپنا حرمت والا ون یوم الجمعہ ہی تھا 'لیکن انہوں نے خودا پی شرارت ِ نفس سے یوم السبت اپنا در اللہ تعالیٰ نے بھی ان پر اس کی حرمت لازم قرار دے دی ۔ چنانچہ ہفتہ کا پورا دن ان کے لیے ہوشم کا کاروبار زندگی حرام مطلق تھا۔ اس قد رشخت تھم تھا 'جبکہ ہمارے بال یہ تھم صرف جمعہ کی اذان سے لے کرنما نے جعم کی ادا گیگی تک ہے۔ بھوا گ

﴿ يَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَنُوْ ا إِذَا نُوْدِى لِلصَّلُوةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْ ا إِلَى ذِكْرِ اللّٰهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ \* ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُوْنَ ۞ فَإِذَا قُضِيَتِ اللّٰهِ وَذَرُوا اللّٰهَ كَثِيرًا اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهَ كَثِيرًا اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهَ كَثِيرًا لَكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ وَالْجَعَةِ) الصَّلُوةُ فَانْتَشِرُولُ فِي الْاَرْضِ وَالْبَعَقُوا مِنْ فَضْلِ اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهَ كَثِيرًا لَكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ وَالحَمِعةِ ) لَكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ إِلَا اللَّهِ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ تَفْلِكُونَ اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهَ كَثِيرًا لِللَّهِ عَلَيْكُمْ تَفْلِكُونَ اللَّهِ اللّٰهِ عَلَيْلًا لَهُ اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهَ كَثِيرًا لِيَسْ اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهَ كَثِيرًا لِللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهِ عَلَيْكُمْ تَفْلِلُ اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهِ كَثِيرًا اللّٰهِ وَالْمُؤْنِ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهَ كَثِيرًا لِللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهِ كَاللّٰهِ عَلَيْلُولُهُ وَاللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهِ عَلَيْكُمْ اللّٰهِ وَاذْكُولُوا اللّٰهِ وَالْمَالِيْلُوا أَنْ اللّٰهِ وَاذْكُرُوا اللّٰهِ اللّٰهِ وَالْعَلِيلُهُ وَاللّٰوالَالَٰهُ عَلَيْلِكُمْ اللّٰهُ لَكُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلْمُونَ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْلُهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْلِ اللّٰهِ عَلَيْلُوا اللّٰهِ عَلَيْلُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْلُهُ وَالْمُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهِ اللَّهُ عَلَيْلُولُوا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّ

''اے ایمان والو! جب تمہیں پکارا جائے نماز کے لیے جمعہ کے دن تو دوڑ واللہ کے ذکر کی طرف اور کار و بارچھوڑ دو۔ یہی تمہارے لیے بہتر ہے اگرتم علم رکھتے ہو۔ پھر جب نماز پوری ہو چکے تو زمین میں منتشر ہو جا وَ اوراللّٰہ کافضل تلاش کرو اوراللّٰہ کافضل تلاش کرو اوراللّٰہ کا فضل تلاش کرو اوراللّٰہ کا فیارے یا ؤ۔''

یعنی جب اذان ہوجائے توتمام کاروبارچپوڑ کر جمعہ کے لیے نکل کھڑے ہواور جب جماعت سے فارغ ہوجاؤ تو کاروبار جائز ہے' بلکہ امر کےصیغہ میں فرمایا کہ جاؤ اللّٰہ کا

فضل تلاش کرو! کس قدر آ سانیاں ہیں شریعتِ محمدی میں ۔ یہی حکم اگر چوہیں گھنٹوں پر پھیلا دیا جائے کہ جمعرات کے غروب شمس سے اگلے دن کے غروب تک ہر طرح کا کار و بارحرام ہے تو یقینا ہے تخت تھم ہوگا۔ یہود یوں پر میھم ہفتہ کے دن کے لیے تھا کہ پورا دن کوئی کاروبارنہیں کرنا۔وہاں معاملہ ہیہوا کہ اللہ تعالیٰ نے جانوروں کوبھی شعور دیا ہے تو مجھلیوں کوانداز ہ ہوگیا کہ ہفتہ کا ایک دن ایسا ہے جس میں یہ ممیں بکڑتے ہی نہیں' جبکیہ باتی چے دن تو ہماری جان پر بنی ہوتی ہے۔ چنانچہ ہفتے کے دن محصلیاں ساحل کے قریب اس شان ہے آتی تھیں کہ اٹھلا رہی ہیں' چھلانگیں لگا رہی ہیں اوریہ بیجارے'' کک ٹک دیدم'وم نه کشیدم'' کےمصداق دیکھرہے ہیں'لیکن پکڑنہیں سکتے'اس لیے کہ بیحرام ہے۔ اس پر شیطان نے انہیں ورغلایا کہ کوئی حیلہ کروتو انہوں نے پیر حیلہ کیا کہ ہفتہ کے دن ساحل سمندر کے قریب بڑے بڑے گڑھے کھودتے اور نہر کی شکل میں سمندر کا یا نی ان میں لے آتے تو محھلیاں بھی یانی کے ساتھ ان گڑھوں میں آجا تیں اور شام کوان کی واپسی کاراسته بندکر دیتے ہمچیلیاں ان تالا بنما گڑھوں میںمحصور ہوکررہ جاتیں اور وہ ا گلے روز اتوارکو جا کرانہیں پکڑ لیتے تھے۔ یہ ہوتا ہے حیلہ۔ یوم السبت کی اصل حکمت تو یہ تھی کہ ہفتہ کا پورا دن تم یا دِالٰہی' عبادت وریاضت اور دعا ومناجات میں بسر کرو' تو رات کی تلاوت کرو \_ بعنی اس دن و نیوی کا روبارنه کرواور بیکام کرو!لیکن وه کا م توتم نے کیا نہیں ٹھیک ہےتم نے محچلیاں نہیں پکڑیں'لیکن سارا دن تو لگے رہے گڑھے کھود نے' مچھلیوں کوادھرلانے اوریہاں پرانہیں بند کرنے میں۔اس حیلیہ پرقوم تین حصوں میں تقتیم ہوگئی۔ایک تو وہ اوگ تھے جو دھڑلے سے پیرکام کررہے تھے۔ایک وہ تھے کہ جو خودتو پنہیں کررہے تھے کیکن کرنے والوں کورو کتے بھی نہیں تھے۔خاموش تھے کہ دفع کرو انہیں' جوکرتے ہیں کرتے رہیں' ہمیں کیا!ایک وہ تھے جوخود پیکام کرتے بھی نہیں تھے اور کرنے والوں کورو کتے بھی تھے۔ اس بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَلَمَّا نَسُوْا مَا ذُكِّرُوا بِهِ آنُجَيْنَا الَّذِيْنَ يَنْهَوْنَ عَنِ السُّوْءِ وَآخَذُنَا الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا بِعَذَابٍ، بَنِيْسٍ، بِمَا كَانُوْا يَفُسُقُوْنَ۞﴾ (الاعراف) '' پھر جب انہوں نے نظرا نداز کر دیا اس نصیحت کو جوانہیں کی جار ہی تھی' تو ہم نے بچالیاان کو جو برائی ہے رو کتے تھے اور پکڑلیا ہم نے ان کو جوظلم کے مرتکب ہوئے تھے بہت ہی ہرے عذاب میں'ان کی نافر مانی کے سبب ''

اب يہاں پرايک تفصيل طلب نکتہ ہے۔ بعض لوگ جورجائيت پيند ہيں اور روشن پہلو
لوگوں کے سامنے زيادہ رکھنا چاہتے ہيں'ان کا کہنا ہہ ہے کہ جن لوگوں نے واقعی تھم الہی کی
خلاف ورزی کی ان پرتو عذاب آیا اور جنہوں نے ان کوروکا ان پرنہیں آیا'لیکن جنہوں نے
دوکا تو نہیں'لیکن ظاہر بات ہے انہوں نے خود تو گناہ کا ارتکاب نہیں کیا'لہذا ان کے لیے
روکا تو نہیں'لیکن ظاہر بات ہے اور اللہ تعالیٰ اپنے عذاب سے ان کو بھی بچا لے گا۔لیکن
اکثر مفسرین کا کہنا ہیہ کہ حقیقت میں ایسانہیں ہے اور نہی عن المنکر نہ کرنے والوں کے لیے
اکثر مفسرین کا کہنا ہیہ کہ حقیقت میں ایسانہیں ہے اور نہی عن المنکر نہ کرنے والوں کے لیے
اکثر مفسرین کا کہنا ہیہ ہے کہ حقیقت میں ایسانہیں ہے اور نہی عن المنکر نہ کرنے والوں کے لیے
انہیں تھم تھا کہ بدی ہے روکیں'لیکن جب نہیں روکا تو انہوں نے اللہ کے کھم کی خلاف ورزی کی'
توفیق (نافر مانی ) کا ارتکاب کرنے والوں کے اندر یہ بھی شامل ہیں۔ چنا نچہ جنہوں نے
توفیق (نافر مانی ) کا ارتکاب کرنے والوں کے اندر یہ بھی شامل ہیں۔ چنا نچہ جنہوں نے
دوکا نہیں ان پر بھی وہ عذاب آیا۔ چنا نچہ سورۃ الانفال میں دوٹوک الفاظ میں فر مایا گیا ہے:

﴿ وَاتَّقُوْ ا فِئْنَةً لاَّ تُصِيْرَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوْ ا مِنْكُمْ خَاصَّةً ﴾ (آيت٢٥) ''اوربچواس عذاب سے جوخاص طور برصرف گناه گارول کواین لپیٹ میں نہیں لے گا۔''

یعنی پھر گیہوں کے ساتھ گھن بھی پس جاتا ہے۔ یہی بات سورہ ہود میں بایں الفاظ کہی گئی ہے:

﴿ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِنْ قَلْلِكُمْ اُولُوا بَقِيَّةٍ يَّنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْاَرْضِ اللَّ قَلِيْلًا مِّهَنْ اَنْجَيْنَا مِنْهُمْ ﴾ (آيت ١١٦)

'' تو کیوں نہ ایسا ہوا کہتم سے پہلے کی قو موں میں حق کے ایسے علمبر دار ہوتے جو (اپنی اپنی قو موں کے لوگوں کو) رو کتے زمین میں فساد مچانے ہے' مگر بہت تھوڑے لوگ ایسے تھے'جنہیں ہم نے اُن میں سے بچالیا۔''

معلوم ہوا کہ عمومی عذاب سے بیچنے کے لیے ضروری ہے کہ آپ بدی ہے رو کئے کاعمل جاری رکھیں' در نہ آپ بھی عذابِ الٰہی کی ز دمیں ہوں گے۔

#### صدیقین کے درجے کے مستحق کون؟

جیسا کہ میں نے عرض کیا ہے' بدی ہے رو کئے میں تینوں در جے شامل ہو جا کیں گے۔ دل میں بدی ہے حقیقاً نفرت ہوت بھی اللہ تعالیٰ فضل فرمائے گا'لیکن زبان سے بات کرنا اس ہے اور توت کے ساتھ روکنا بلند ترین کا درجہ ہے۔ قوت موجود نہیں ہے تو اس مقصد کے لیے قوت حاصل کرنے کی کوشش کرنا اس کا قائم مقام ہوجائے گا۔ جیسے کہ حدیث میں آیا ہے:

((مَنْ جَاءَ هُ الْمَوْتُ وَهُوَ يَطْلُبُ الْعِلْمَ لِيُخْيِى بِهِ الْإِسْلَامَ فَبَيْنَةُ وَبَيْنَ التَّبِيِّيْنَ دَرَجَةٌ وَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ ))(١)

'' جَسِ شخص کوموت آگئی اس حال میں کہ وہ اس نیت کے ساتھ علم حاصل کر رہا تھا کہ اس کے ذریعے دین اسلام کوزندہ کرے گا تو جنت میں اُس کے اور نبیوں کے درمیان صرف ایک درجہ کا فرق ہوگا۔''

ظاہر بات ہے کہ اس علم ہے ایمان اور شریعت والاعلم ہی مراد ہوگا جس کے ذریعے ہے شریعت کو زندہ کیا جائے 'نافذ کیا جائے۔ اگر کوئی شخص بیعلم حاصل کر رہا تھا اور ابھی وہ فارغ التحصیل بھی نہیں ہوا تھا' کیکن احیاء دین کی نیت ہے پورے تن من دھن کے ساتھ لگا ہوا تھا اور اس حال میں اس کوموت آگئی تو اس کے لیے اتنی بڑی خوشخبری ہے کہ جنت میں اس کے اور نہیوں کے درمیان ایک درجہ کا فرق ہوگا۔ یعنی وہ صدیقین میں شار ہوگا۔ اس لیے کہ انبیاء کے بعد صدیقین کا درجہ ہے۔

فریضہ نہی عن المنکر ہے پہلوتہی پر بنی اسرائیل کا انجام

آخر میں میں آپ کے سامنے بنی اسرائیل کا تذکرہ کروں گا۔ نہی عن المئکر سے پہلوتہی اوراعراض کا معاملہ اہل کتاب میں بھی ہو گیا تھا اورا سے اُمتِ مسلمہ کے لیے گویا تنہیہ کے طور پرقر آن مجید میں بیان کیا گیا ہے۔ چنانچیسورۃ المائدۃ میں ارشاد ہوا: ﴿ لَوْ لَا يَنْهِلَهُمُ الرَّ بَنْيْوْنَ وَالْاَنْحَبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الْوِثْمَ وَاکْلِهِمُ الشَّحْتَ \*

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي؛ عن الحسن مرسلًا\_ بحواله مشكاة المصابيح؛ كتاب العلم؛ الفصل الثالث\_

لَبِئْسَ مَا كَانُوْا يَصْنَعُوْنَ ﴿ ﴾ (المائدة)

'' کیوں نہیں منع کرتے انہیں ان کے درولیش (صوفی اور پیرومرشد ) اور علماء و فقہاء گناہ کی بات کہنے سے اور حرام خوری سے؟ بہت ہی برا ہے وہ کام جو وہ کررہے ہیں۔''

ایعنی بنی اسرائیل کے اولیاء اللہ 'صوفیاء' مثانی ' احبار یا بڑے بڑے علاء نے اپ لوگوں کو گناہ کی بات زبان سے کہنے اور حرام خوری سے کیوں نہیں روکا ؟ جب انہوں نے اپ فرضِ منعبی کو اواکر نے سے اعراض کیا تو پھر اللہ تعالی نے بھی ان کو اس مقام و منصب سے معزول کر دیا جو ان کو عطا ہوا تھا اور پھر ہماری اُمت کو اُمتِ مسلمہ کا درجہ دے دیا گیا۔ ای منصب پرہم سے پہلے بنی اسرائیل دو ہزار برس تک فاکز رہے ہیں اور یہ کو نی معمولی بات نہیں ہے۔ اب ہمیں بھی چودہ سو برس ہوگئے ہیں۔ بحثیتِ اُمت ان کی معمولی بات نہیں ہے۔ اب ہمیں بھی چودہ سو برس ہوگئے ہیں۔ بحثیتِ اُمت ان کی تاریخ شروع ہوتی ہے حضرت موکی اور حضرت ہارون پیٹا سے ۔ حضرت موکی عالیا ہے کے کہ حضرت موکی عالیا ہے کہ میں سے ایک بیتھی ہے کہ ان کے خلاف قر آن مجید میں بوفر دِ جرم آئی ہے' ان جرائم میں سے ایک بیتھی ہے کہ ان کے کہا تا رہے۔ ایک بہت بڑا کیوں نہیں بدی سے نہیں روکا۔ ظاہر بات ہے کہ بیان کے جرائم میں سے ایک بہت بڑا کی نہیں نہیں بدی سے نہیں روکا۔ ظاہر بات ہے کہ بیان کے جرائم میں سے ایک بہت بڑا کیوں نہیں بدی سے نہیں روکا۔ ظاہر بات ہے کہ بیان کے جرائم میں سے ایک بہت بڑا کیوں نہیں بدی سے نیوں ایک بہت بڑا کے جرائم میں سے ایک بہت بڑا کیوں نہیں بدی سے نور مایا:

﴿ كَانُواْ لاَ يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مَّنْكُو فَعَلُوهُ الْمِنْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُوْنَ ﴿ (المائدة) ''(ان لوگول كے جرائم میں سے ایک بی جی ہے کہ) وہ نہیں رو کتے تھا یک دوسرے کو اس منکر سے جووہ کرتے تھے۔ بہت ہی بری ہے وہ بات جووہ کر رہے تھے۔''

ال صمن میں ایک حدیث میں آیا ہے کہ بنی اسرائیل میں سب سے پہلے جوخرا بی پیدا ہوئی وہ بیتھی کہ ان کے علاء لوگوں کو روکتے تو تھے کہ بیغلط کام ہے 'یہ برا کام ہے' لیکن ان کے ساتھ میل جول اور کھانے چنے سے احتر از نہیں کرتے تھے ان کے دسترخوانوں پر جا کر بہترین'لذیذ اور مرغن کھانے کھاتے تھے۔اس کا نقصان بیہوا کہ اللّٰہ تعالیٰ نے ان کے دلوں کو بھی ویسا ہی خراب کردیا۔ حدیث کے الفاظ بیہ ہیں: ((لَمَّا وَقَعَتْ بَنُوْ اِسْرَائِيْلَ فِي الْمَعَاصِيْ نَهَتْهُمْ عُلَمَازُهُمْ فَلَمْ يَنْتَهُوْا ' فَجَالَسُوْهُمْ فِي مَجَالِسِهِمْ وَوَاكَلُوْهُمْ وَشَارَبُوْهُمْ 'فَضَرَبَ الله قُلُوْبَ بَعْضِهِمْ بِبَعْضِ وَلَعَنَهُمْ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَ عِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ ' ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَ كَانُوا يَعْتَدُوْنَ)) (١)

''جب بنی اسرائیل گناہوں میں بتلا ہو گئے تو (ابتدامیں) اُن کے علماء نے اُن کوان سے روکالیکن جب وہ باز نہ آئے کیکن (اس کے باوجود) انہوں نے اُن کی ہم نشینی اوران کے ساتھ باہم کھانا پینا جاری رکھا تو (اس کے نتیج میں) اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں کو بھی باہم مشابہ کر دیا اور پھران پر داؤ داور عیسیٰ ابن مریم (علیہا السلام) کی زبانی لعنت فرمائی 'اور یہاس لیے ہوا کہ انہوں نے نافرمانی کی روش اختیار کی اور وہ حدود سے تجاوز کرتے تھے''

الغرض منکرات ہے دل میں نفرت 'جے کمزور ترین ایمان قرار دیا گیا ہے' کا تقاضا یہ ہے کہ برائی کا ارتکاب کرنے والے لوگوں کے ساتھ دوسی ندر کھی جائے۔ آپ ہر رات کو دعائے ور میں اللہ تعالیٰ سے بی عہد کرتے ہیں: و کنٹوگ کُو مُنْ یَفُجُولاً مَنْ یَفُجُولاً مَنْ یَفْجُولاً مَنْ یَفْجُولاً مَنْ یَفْجُولاً مَنْ الله! جو بھی تیری نافر مانی کرے ہم اس سے ترکی تعلق کرتے ہیں اور اس سے علیحدہ ہو جاتے ہیں' ۔ یہ بہت بڑا دعویٰ ہے ۔ لیکن اگر بالفعل ان سے ترک موالات نہیں ہے' انہی میں گھل مل رہے ہیں' ہنسی اور گپ شپ ہور ہی ہے تو یہ ایمان کی نفی ہے۔ ان سے ملاقاتیں کرنی ہیں تو دعوت وین کی خاطر کریں' امر بالمعروف اور نہی عن الممکر کے لیے کریں سے ورنہ برائی سے نفرت کا تقاضا تو یہ ہے کہ ان کے ساتھ سوشل بائیکا ہیں جاتے اور اس طرح کم سے کم اپنے آپ کو بچالیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس کی تو فیق عطافر مائے۔ آمین یارب العالمین!

أَقُولُ قَوْلِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب التفسير باب ومن سورة المائدة.



حديث

(35)

# اسلامی معاشرت کے اصول (در مسلمانوں کے باہمی تعلق کی بنیادیں مجولائی ۲۰۰۸ء خطاب جعہ

خطیۂ مسنونہ کے بعد:

اَعُونُذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطنِ الرَّجِيْمِ --- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

إِنَّهَ الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوْا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ هَٰ إِنَّهَ الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوْا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ هَٰ

وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بِعُضُهُمْ أُولِيآ ءُبَعْضٍ ﴿ (التوبة: ٧١)

إِنْهَا وَلِيَّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوا الَّذِيْنَ يُقِيْمُوْنَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُوْنَ الزَّكُوةَ وَهُمُ رَاكِعُوْنَ ﴿ وَمَنْ يَتُولَ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوْا فَإِنَّ حِزْبَ الله هُمُ الْغُلِبُوْنَ ﴿ راضائدة )

عَنُ أَبِى هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُ قَالَ : قَالَ رَسُوْلُ اللَّهِ عَنْكُ :

((لَا تَحَاسَدُوْا، وَلَا تَنَاجَشُوْا، وَلَا تَبَاغَضُوْا، وَلَا تَدَابَرُوْا، وَلَا يَبِعُ بَعُضُدُمُ عَلَى بَيْعِ بَعُضِ، وَكُونُوْا عِبَادَ اللّٰهِ إِخْوَانًا، اَلْمُسْلِمُ اَخُو الْمُسْلِمِ لَا يَغْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْض، وَكُونُوْا عِبَادَ اللّٰهِ إِخْوَانًا، اَلْمُسْلِمُ اَخُو الْمُسْلِمِ لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يَخْقَرُهُ، التَّقُوٰى هَهُنَا)) وَيُشِيْرُ إِلَى صَدْرِهِ لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يَخْفَرُهُ، التَّقُوٰى هَهُنَا)) وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاتَ مَرَّاتٍ ((بِحَسْبِ امْرِيْ مِّنَ الشَّرِ آنْ يَتْخْقِرَ آخَاهُ الْمُسْلِمَ ، كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ ، دُمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ))(١)

سید ناابو ہریرہ دخانین سے روایت ہے کہ رسول اللّٰه ﷺ نے فر مایا: ''ایک دوسرے پرحسد نہ کرو' ( کوئی چیز خرید نے کا ارادہ نہ ہوا در کوئی و دسرا شخص

(۱) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم ظلم المسلم.....

خریدر ہاہوتو) خواہ مخواہ بولی میں حصہ لے کرقیت نہ بڑھاؤ کہ ( وہ چیز اسے مہنگی ملے)۔ آپس میں بغض نہ رکھو ایک دوسرے سے منہ نہ موڑ و کسی کی بچے پر کوئی شخص بچے نہ کرے۔ اللہ تعالی کے بندو! بھائی بھائی بن کررہو۔ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے وہ اس (مسلمان بھائی) پر نہ توظام کرتا ہے نہ اس کی مدوتر ک کرتا ہے اور نہ اسے حقیر سمجھتا ہے'۔ آپ مُلَّ اللّٰجِ اللّٰ اللّٰ مایا: ) انسان کے لیے اتنا گناہ ہی کافی بار فر مایا: ) انسان کے لیے اتنا گناہ ہی کافی ہے کہ وہ اسپے مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے۔ مسلمان کا سب کچھ دوسرے مسلمان پر حرام ہے' یعنی اس کاخون' مال اور عزت و آبرو۔'

#### معزّ زسامعین کرام!

آج ہمارے زیر مطالعہ اربعین نووی کی ۳۵ ویں حدیث ہے اور اس کا موضوع ہے: اسلامی معاشرت کے اصول ۔۔۔۔ مسلمانوں میں باہمی اخوت باہمی خلوص و اخلاص اور باہمی حمایت و تعلق کی جو کیفیت ہونی جاہیے۔ قرآن مجید میں بہت سے مقامات پراس کی تاکید موجود ہے اور ان میں سے تین آیات میں نے آ ب کے سامنے تلاوت کی ہیں۔ پہلی آیت سور ق الحجرات کی ہے:

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ اِخُوَةٌ فَآصُلِحُوا بَيْنَ اَخَوَيْكُمْ ۚ وَاتَّقُوا اللّٰهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُوْنَ ﴾ (الحجرات)

''یقیناً تمام اہلِ ایمان آپس میں بھائی بھائی ہیں'پس اینے وہ بھائیوں کے در میان سلح کرادیا کرو۔اوراللہ کا تقویٰ اختیار کرو ٹاکہ تم پر رحم کیا جائے۔''

#### ځریت ٔ مساوات اوراخوّت کاوسیع ترتصوّر

امرواقعہ یہ ہے کہ اخوت باہمی کا جو وسیع تر تصور اسلام نے دنیا میں پیش کیا ہے ہیا ور
کہیں موجوز نہیں ہے۔علامہ اقبال نے بڑی خوبصورتی سے اسے اپنے اشعار میں سمویا ہے: ۔
کُلُّ مُوْمَن اِخُوَةٌ اندر دلش خریت سرمایۂ آب و گِلش لیعنی مؤمن آپس میں بھائی بھائی بھائی بھائی ہے کہ تمام مؤمن آپس میں بھائی بھائی ہیا تی موجود ہوتی ہے کہ تمام مؤمن آپس میں بھائی بھائی جی اللہ کی ہیں اور بندہ مؤمن کی سرشت میں حریت و آزادی موجود ہے۔انسان اگر ایک اللہ کی

غلامی کرلے تواہے تمام غلامیوں سے نجات مل جاتی ہے۔ اقبال نے کہا تھا: یہ ایک سجدہ جسے تو گراں سمجھتا ہے ہزار سحدول سے دیتا ہے آ دمی کو نجات!

یہ بھی حقیقت ہے کہ جیسے اخوت کا وسیع تر تصور اسلام کے سوا اور کہیں نہیں ملتا'ای طرح حریت کا یہ وسیع تصور بھی آ پ کو اور کہیں نہیں ملے گا۔ ہر جگہ کوئی نہ کوئی غلامی تو موجود ہوتی ہے جا ہے وہ باوشا ہوں کی غلامی ہویا جمہوریت میں اکثریت کی غلامی ہو۔ جمہوریت میں اکثریت کی خلامی کرائے ماننے پڑی گی جا ہے وہ غلط ہی کیوں نہ ہواور اکثریت کے مقابلے میں اقلیت کی رائے نہیں چلے گی' جا ہے وہ صحیح ہو۔ ای لیے اقبال نے جمہوریت پر طعن کرتے ہوئے کہا تھا۔

جمہوریت اِک طرزِ حکومت ہے کہ جس میں بندوں کو گنا کرتے ہیں' تولانہیں کرتے!

ان غلامیوں سے بڑھ کربھی ایک غلامی ہے اور وہ اپنے نفس کی غلامی ہے۔ سورۃ الفرقان میں اس حوالے سے فرمایا گیا: ﴿ اَرَءَ یْتَ مَنِ اتّنَحَدُ اللّٰهِ اُهُ هُولِهُ ۖ ﴾ (آیت ۳۳)'' کیاتم نے دیکھا اُس شخص کوجس نے اپنی خواہشِ نفس کو اپنا معبود بنالیا ہے؟''۔۔۔ان تمام غلامیوں سے آزادی اہل ایمان کی سرشت اور فطرت میں شامل ہے۔

دینِ اسلام کے بغیرامتیازات کا خاتمہ ممکن نہیں

اخوت اور حریت کی طرح مساوات کا وسیع تر اور شیخ تصور بھی اسلام ہی نے پیش کیا ہے اور اسلام ہی تمام بنی نوع انسان میں ہر طرح کے امتیاز ات کو ختم کرتا ہے۔۔

ناشکیبِ امتیاز ات آمدہ در نہادِ او مساوات آمدہ

بندہ مؤمن انسانوں میں امتیاز ات کو اہمیت نہیں دیتا۔ یہ کالا یہ گورا' یہ مشرقی یہ مغربی' یہ اونچی ذات' یہ نیچی ذات — ان تمام امتیاز ات سے آزاد کرنے والا پوری انسانی تاریخ میں صرف اللہ کا دین ہے' اور کوئی نہیں ہے۔ورنہ ہمیشہ امتیاز ات ہوں گے اور یہ بھی ختم نہیں ہوا اور یہ بھی ختم نہیں ہوا اور یہ بھی ختم نہیں ہوا

و ﴿ اربعينِ نَوُويٌ ﴾ ٢٠ ١٥٥ ع ١٥٠ ہے۔اگر چہ قانو نی اور دستوری اعتبار ہے جتنی و ہاں کوشش کی گئی اس سے زیاد ہ کوشش ناممکن ہے۔ وہاں پرامتیازی سلوک (discrimination) بہت بڑا جرم ہے۔اس پر مقدمہ بنتا ہے' سزاملتی ہے لیکن قانون کی دل پر تو تھمرانی نہیں ہوتی۔ دل میں احساسات موجود ہوتے ہیں' جوصرف ایمان ویقین کے ذریعے بدلتے ہیں کہ تمام انسان جاہے کالے ہوں' گورے ہوں'سفید ہوں'سرخ ہوں' شرقی ہوں' غربی ہوں' ییلے ہوں' براؤن ہوں' سب اللّٰہ کی مخلوق ہیں اورسب آ دم وحوا کی اولا دہیں۔ان سب کا باپ اور ماں مشترک ہے۔انسانوں میں رنگ ونسل کا متیاز تب تک فتم نہیں ہوسکتا جب تک دو چیز دل پرایمان نه ہو: (۱) سب کا خالق اللہ ہے'ا در (۲) ساری نوعِ انسانی ایک جوڑے آ دم وحوا کی نسل ہیں۔ ڈارون کے نظریے نے تو انسان کی انسانیت ہی کا انکار کردیا' چنانچہاں نظریے کےمطابق انسانوں کے درمیان کوئی چیزمشترک ہے ہی نہیں۔ آپ جانتے ہیں کہ دنیا میں اس وقت بھارت کو جمہوریت کی معراج پرسمجھا جا تا ہے اور اس میں کوئی شک بھی نہیں ہے ۔ واقعی بیان کا بڑا کارنامہ ہے کہ انہوں نے جہوریت پرتسلسل کے ساتھ عمل کر کے دکھایا ہے۔ وہاں شرح خواندگی انتہائی نچلے در بے (low literacy percentage) پر ہے اور بیکھا جاتا ہے کہ جہاں پر شرح خواندگی زیادہ نہ ہو'وہاں جمہوریت نہیں چل سکتی لیکن انہوں نے شرح خواندگی انتہائی کم درجے پرہونے کے باوجود جمہوریت کو چلا کر دکھایا ہے اور یکسی معجزہ سے کم نہیں ہے' لیکن او کچ نیچ کا فرق و ہال ختم نہیں ہوسکا۔ برہمن او نیجا ہے'ا حچھوت اور شودرینچے ہیں'اور انہیں مذہبی تعلیمات سننے کا بھی حق حاصل نہیں ہے۔ کسی محفل میں کوئی پنڈت بیان کررہا ہواور وہاں ہے کوئی شو در گز رے اور اس کے کان میں کسی اشلوک کی آ وازیڑ جائے تو سیسیہ بگھلا کراس کے کان میں ڈال دیا جا تا ہے۔ اگر چہ وہاں بھی حکومتی سطح پر بردی کوششیں ہوئی ہیں'لیکن آج بھی وہاں اونچ نیچ کا پیفرق اسی طرح موجود ہے۔ ہمارے علم میں وہاں کے جو ہندومسلم فسادات آتے ہیں ان سے بڑھ کرفسادات وہاں اونچی ذات اور نیجی ذات کے ہندوؤں کے درمیان ہوتے ہیں۔ نجلی ذات کے ہندوؤں کی

تو پوری کی پوری بستیاں جلادی جاتی ہیں ۔

بہرحال بندہ مؤمن کی سرشت میں مساوات موجود ہے کہ تمام انسان مساوی ہیں ،
پیدائشی طور پرکوئی او نچانہیں کوئی نیچانہیں ۔عورت اور مرد میں بھی کوئی اونج نجی نہیں ہے
اور وہ دونوں ہی اللہ کی مخلوق ہیں ۔ دونوں اگر بہن بھائی ہیں تو دونوں ایک ہی باپ کے
نطفے ہے ہیں اور انہوں نے ایک ہی ماں کے رحم میں پرورش پائی ہے۔ ہاں معاشر تی
نظام میں مرد وعورت میں فرق ہے۔ جیسے آپ کے دفتر میں بحیثیت انسان سب برابر
ہیں 'لیکن انظامی معاملات میں چیڑائی اور افسر برابر نہیں ہیں ای طرح گھر کے ادار ہیں ،
ہیں 'لیکن انظامی معاملات میں معاملات چلانے کے لیے مردوں کو ایک طرح کا اختیار
دیا گیا ہے اور ﴿الَٰرِ بِحَالُ قَوْمُونَ عَلَی النِّسَاءِ ﴾ کے مصداق گھر کا سر براہ مرد کو بنایا
دیا گیا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ روزی کمانا مرد کے ذعے ہے نہ کہ عورت کے۔

#### اللہ کے دوست اور ولی کون؟

ووسری آیت جومیں نے ابتدامیں تلاوت کی ٔ وہسورۃ التوبہ کی آیت اے ہے۔اس آیت میں اہل ایمان مردوزن کوایک دوسرے کے ولی قرار دیا گیا ہے فرمایا: حد مور میں میں دوروں کو ایک دوسرے کے دلی قرار دیا گیا ہے فرمایا:

﴿ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنْتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيّآءٌ بَعْضٍ ﴾ (التوبة: ٧١) "مؤمن مرداورمؤمن عورتين ايك دوسرے كادلياء بيں-"

ولى كالفظ بهت همبير ہے اورا كي لفظ ميں اس كاتر جمنہيں ہوسكتا۔ مددگارُ حائى بشت بناہُ آپ يہ سارے الفاظ جمع كر ليجي تو ولى بنے گا۔ اس آیت ميں تو فرمايا گيا كه مؤمن مرد اور مؤمن عور تيں ايك دوسرے كے ولى بين جباراس ہے قبل آیت ۲۷ ميں منافق مرد وزن كوايك دوسرے كا ولى قرار ديا گيا ہے: ﴿ اَلْمُنْفِقُونَ وَ الْمُنْفِقُتُ بَعْضُهُمْ مِّن ، بَعْضُ \* ﴿ مَنَافِقُ مِرد اور منافق عور تيں ايك دوسرے ميں ہے ہى بين ' يعنی ایک ہی تھیلی کے چئے بنے ہیں۔ مرد اور منافق عور تيں ايك دوسرے ميں ہے جس ميں حزب الله كے اوصاف بيان ہور ہے بيں اور ان كا ايك وصف يہ بيان ہوا ہے: ﴿ إِنَّمَا وَلِيَّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا الَّذِيْنَ يُقِيْمُونَ ﴿ وَالْمَالُوا ﴾ (در يجمو مسلمانو!) الَّذِيْنَ يُقِيْمُونَ الصَّلُوةَ وَيُونُونَ فَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا اللَّهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ مَنْ اللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا اللهُ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ اللهُ اللهُ

و اربعین نووی کم عدمی و ( 708 کا دی در خطابات جمعہ کمری تمہارے ولی تواصل میں بس اللہ' اُس کا رسولؓ اور اہل ایمان ہیں جونماز قائم رکھتے ہیں اور ز کو ق ویتے ہیں جھک کر''۔اس دائرے سے باہرتمہاری ولایت نہیں جائے گی۔ کا فرول ٔ غیرمسلمول ٔ بیبودیوں اور نصرانیوں سے تبہاری ولایت اور دوسی نہیں ہونی جا ہے۔ البیته ان کے ساتھ حسن سلوک کا معاملہ ہوسکتا ہے' وہ بھی صرف ان کے ساتھ جو ہمارے خلاف ریشہ دوانیوں میں مصروف نہیں ہیں۔ سورۃ المهتحنہ میں میہ موضوع تفصیل ہے آیا ہے: ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُوْكُمْ فِي الدِّيْنِ وَلَمْ يُخْرِجُوْكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ أَنُ تَبَرُّوُهُمُ وَتُقْسِطُوا اللَيْهِمْ ﴾ (آيت ٨) "الله تهمين نهين روكما ان لوگول سے جنہوں نے وین کےمعاملے میں تم ہے بھی جنگ نہیں کی اور تمہیں تمہارے گھر وں ہے نہیں نکالا کہتم ان کے ساتھ کو ئی بھلائی کرویاانصاف کا معاملہ کرؤ' یعنی جن غیرمسلموں نے تمہارے خلاف کوئی محاذ آ رائی نہیں گی'تم پر چڑھائی نہیں گی'تم ہےلڑتے نہیں ہیں' تمهار بے خلاف ریشہ دوانیوں میںمصروف نہیں ہیں تو اللہ تعالیٰ ان کے ساتھ حسن سلوک ہے منع نہیں کرتا لیکن ان کے ساتھ بھی ولایت ، قلبی تعلق اور محبت نہیں ہوگی 'صرف حسن سلوک تک کامعاملہ ہوگا' جبکہ ولایت اور محبت پہلے نمبریر اللہ سے ہے' دوسرے نمبریر رسول مُنْکِنْتُنِم ہے اور تیسرے نمبر پرامل ایمان ہے ہے۔

اگلی آیت میں ایسے لوگوں کو اللہ کی پارٹی (حزب اللہ) قرار ویا گیا ہے:﴿ وَمَنْ لِيَّوْلَ اللّٰهِ وَرَسُولَهُ وَ اللّٰهِ مِنْ الْغَلِبُونَ ﴿ وَالْمَائِدةَ ﴾ ' اور الله وَرَسُولَهُ وَ اللّٰهِ اللهُ وَرَسُولَهُ وَ اللّٰهِ اللهُ اللهُ وَرَسُولَهُ وَ اللّٰهِ اللهُ اللهُ وَرَسُولَ اللهُ الله وَ مِن قَامَمُ كرے گا اللهُ اُس كے رسول (سَلَ اللّٰهِ عَلَى اور المان والوں كے ساتھ (تو وہ شامل ہوجائے گا اللہ كی پارٹی میں) ہیں من لو كہ اللہ كی پارٹی ہی غالب رہنے والی ہے' ۔ یعنی جوائل ایمان می تقاضے بورے كرويں كے كہ ان كے ولى اللهُ اس كا رسول سُلَ اللهُ اور اللهُ اس كا رسول سُلَ اللهُ ا

قرآن مجیدے بیتین مقامات میں نے ابتدامیں بیان کیے تھے جن پرایک نظرہم

ڈال چکے ہیں۔اب آ یئے صدیث کی طرف۔زیر مطالعہ حدیث میں پچھنفی احکام آ رہے ہیں کے بیرنہ کر ڈبیرنہ کرؤ جبکہاں کے برعس بعض احادیث میں مثبت احکام آئے ہیں کہ بیرکرؤ بیکرو! ز برمطالعہ حدیث حضرت ابو ہر برہ دلائنڈ ہے مروی ہے وہ فر ماتے ہیں کہ حضور مُنْکَاتَیْکُمْ نے ارشادفر مایا: ((لَا تَحَاسَدُوْا))'' آپس میں حسدمت کرو''۔حسداور تکبر بدترین گناہ ہیں اور یہی وہ مرض تھے جن کی وجہ ہے عز ازیل (شیطان ) راندۂ درگاہ ہوا۔ وہ مقربین بارگاہ میں سے تھااورا سے اللّٰہ کا بہت قرب حاصل تھا۔ جنوں اور ملائکہ میں واضح فرق موجود ہے کہ ملائکہ نور سے پیدا کیے گئے ہیں اور جن آگ ہے ' جبکہ انسان کو آب وگل یعنی یا نی اورمٹی کے ملغو بے اور گارے سے پیدا کیا گیا ہے۔ یانی اورمٹی کا ملغوبہ کثیف شے ہے' جبکہ اس کے مقابلے میں نور بھی لطیف ہے اور نار بھی لطیف ہے ۔ نور اور نار میں مما ثلت کی وجہ ہے جنّات اور فرشتوں میں ایک طرح کا قرب ہے۔ چنانچہ عزازیل نامی جن ا پنی عبادت اور علم کی وجہ ہے اتنا آ گے بڑھا کہ فرشتوں کی صف میں شامل ہو گیا۔ کیکن أس نے حسد اور تكبر میں آكر مار كھائى ہے كه آ دم كوخلافت كا سدمقام كيوں وے ديا كيا' حالانكه بيتوميراحق تھا'اس ليے كه ميں اس سے بہتر ہون:﴿إِنَا خَيْرٌ مِّنْهُ "خَلَقْتَنِيْ مِنْ نَّارٍ وَّ خَلَفُتهٔ مِنْ طِيْنِ ﴿ ﴾ (الأعراف) '' ميں اس سے بہتر ہول ' مجھے تو نے آگ سے بنایا ہے اور اسے ٹی ہے بنایا ہے ( تو میں اسے کیسے سجدہ کروں )''۔الغرض حسدا در تکبر نے اسے کہاں ہے کہاں لا گرایا کہ بیاسفل السافلین میں جا گرا۔

یہی حد و تکبر کا معاملہ تھا جس کی وجہ ہے یہودی بحثیت مجموعی حضور کا اُٹیا کہ ایمان

لا نے ہے محروم رہے ۔ صرف چند یہودی آپ کا لیکٹی کر ایمان لائے تھے۔ ان میں حضرت
عبداللہ بن سلام مولی نی تھے جو ایک بہت بڑے یہودی عالم تھے۔ لیکن اکثر یہودی
ایمان نہیں لائے تھے والانکہ وہ آپ کی لیکٹی کوخوب اچھی طرح یہچا نتے تھے۔ قرآن کہتا
ہے: ﴿ یَعُوفُو لَهُ کَمَا یَعُوفُونَ اَبْنَاءَ هُمُ ﴾ (البقرة: ۲۶) ' وہ ان (رسول اللّمُ کا لیکٹی کی اصل وجہوں ایسے یہچا نتے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو پہچا نتے ہیں ' لیکن ایمان نہ لانے کی اصل وجہوں حداور تکبر ہے کہ بینوت تو ہماری جا گرتھی۔ آپ کومعلوم ہے کہ تقریباً دو ہزار برس تک

نبوت انہی میں رہی ہے اور حضرت اسحاق علیظا کی نسل ہے انبیاء کرام میلیا کا سلسلہ جلا ا ج جبكه حضرت ابراجيم اليلاك برا ب بيني حضرت اساعيل عليلا كي نسل مين تو نبوت تقى ہی نہیں۔ان کی نسل سے تو بس آخری نبی حضرت محمطًا ﷺ آئے ہیں' جبکہ دوسری طرف حصرت ابراہیم کے دوسرے بیٹے حضرت اسحاق عائیلانی ہیں'ان کے بیٹے یعقو ہائیلا نبی ہیں' پھران کے بیٹے یوسف الیٹا نبی ہیں' پھر کچھ عرصے کے بعد موی الیٹا نبی ہیں اوران کے بھائی ہارون عٰلِیَلِیم نبی ہیں۔اس کے بعد چود ہسوبرس تک ان میں نبوت کا تارٹو ٹا ہی نہیں اوران میں ہروقت کوئی نہ کوئی نبی موجودر ہاہے۔ یہ بخاری شریف کی روایت ہے کہ رسول اللَّهُ كَانِيْنِ إِنْ مَايا: ((كَانَتُ بَنُوْ اِلْهُوَائِيْلَ تَسُوْسُهُمُ الْأَنْبِيَاءُ))' بني اسرائيل ك سیای راہنما انبیاءً ہوا کرتے تھے'۔ یعنی ساسی معاملات' حکومتی معاملات' انتظامی معاملات سب كسب انبياء كے ہاتھ ميں ہوتے تھے۔ ((كُلَّمَا هَلَكَ نَبِيٌّ خَلَفَهُ نَبِيٌّ))(') ''جب بھی کوئی نبی فوت ہوجا تا تھا تو کوئی اور نبی اس کی جگہ آ جا تا تھا۔''

اس صورت حال میں انہوں نے یہ تمجھا کہ نبوت ہماری جا گیربن گئی ہے۔ چنانچہ جب حضرت اساعیل علینہا کی نسل سے محمد رسول الله سکاٹیڈیٹر کی بعثت ہوئی تو انہوں نے برو پیگنڈا شروع کردیا کہ نبوت ان اُمیتین میں کیسے جلی گئی۔ بیتو اُن پڑھلوگ ہیں' جن کے پاس نہ کوئی شریعت ہے'نہ کوئی کتاب ہے۔ یہودتو بنی اساعیل کو کمتر سمجھتے تھے اور اُن یڑھاور جاہل گردانتے تھے للہٰذاوہ اس حسد میں ماننے کو تیارنہیں تھے۔ پھرون میں تکبربھی تھااور وہ کہا کرتے تھے:﴿ نَحْنُ اَبُنْتُوْا اللّٰهِ وَاَحِبَّ آؤُهُ ۖ ﴾ '' ہم تواللہ کے بیٹے ہیں اور اُس کے بڑے چہیتے ہیں''۔ چنانچہ حسد اور تکبرنے انہیں اس مقام تک پہنچا دیا کہ اب الله تعالیٰ کی مغضوب ترین قوم یہود ہے۔اگر چہاس وقت اللہ نے انہیں عیسائیوں کے ہاتھوں پچھسہارا دلوایا ہے۔اس شمن میں بڑی تلخ بات کہدر ہا ہوں کہاس وقت یہود و نصاریٰ کا گھ جوڑ اس لیے ہے تا کہ امتِ مسلمہ (خاص طور پر اس کے نیوکلیس عالم عرب) کوان کے ہاتھوں سزا اور عذاب دلوایا جائے ۔اس حوالے سے میری ایک کتاب

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب احاديث الانبياء باب ما ذكر عن بني اسرائيل\_

موجود ہے:''سابقہ اور موجودہ مسلمان امتوں کا ماضی حال اور مستقبل''۔سابقہ اُمتِ مسلمہ بنی اسرائیل ہے جنہیں ہٹا کراس امت ( اُمتِ محمدیؓ ) کو اُمتِ مسلمہ کا مقام دیا گیا۔اس بنا پروہ حسد اور تکبر کی آگ میں جل گئے'لیکن وہ ابھی موجود ہیں' ختم تونہیں ہوئے۔

بہرحال زیرمطالعہ حدیث میں بہلی بات بیفرمائی گئی کہ ایک دوسرے سے حسد نہ کرو۔اس خمن میں اس کی وضاحت ہوجانی چا ہے کہ حسد کے مقابلے میں ایک چیز رشک ہے اور وہ جائز ہے۔ آپ دیکھیں کہ کسی میں بڑی خوبی ہے تو آپ دعا کریں کہ اے اللہ! جیسے تو نے اس خص کوخو بی عطا کی ہے'اسی طرح بیخو بی مجھے بھی عطا کردے! تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔مثلاً کسی کوئی فضل حاصل ہوا' علم حاصل ہوایا اسے تقویٰ زیادہ ملاہے تو اللہ سے دعا کرنا کہ مجھے بھی اس کے نقش قدم پر چلنے کی تو فیق دے دے تو اس میں کوئی برائی نہیں ہے۔لیکن دل میں بیآ رزور کھنا کہ بیخو بی اس سے سلب کر بی جائے اور مجھے دے دی جائے تو بیجرام مطلق ہے اور اس کا نام حسد ہے جس سے رسول اللہ منگا شیکھی نے منع فرمایا ہے۔ بولی پر بولی و سے کی مما نعت

زیر مطالعہ حدیث میں دوسری بات رسول اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللللهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ

و ﴿ اربعين نَوُويُّ ﴾ ٢٠ ٨ ٢٠ ﴿ 712 ك ٥٠ ٨ ك ﴿ خَطَابَات بَعْدَ ﴾ ٢٠

# ایک دوسرے ہے بغض رکھنے اور بیٹھ پھیرنے کی ممانعت

زیر مطالعہ روایت میں تیسری بات رسول الله تَاللَّیْکُومْ نے یہ فرمائی: ﴿ وَلَا تَبَاغَضُوْا))''اورا یک دوسرے ہے بغض نہ رکھو''۔ دیکھئے' ہوتا یہ ہے کہلوگ اکثر ایک د وسرے برزیادتی کر بیٹھتے ہیں۔ایک کاروبار میں دولوگ شریک ہیں اورایک شریک دوسرے برزیادتی کررہاہے یا ایک بھائی دوسرے بھائی پرزیادتی کررہاہے۔قرآن حَكِيم مِينَ بَهِي آيا ہے:﴿ وَإِنَّ كَثِيْرًا مِّنَ الْخُلَطَاءِ لَيَنْغِي بَغْضُهُمْ عَلَى بَغْضِ .....﴾ رض: ۲۶) ''اور یقیناً مشترک معامله رکھنے والوں میں ہے اکثر ایک دوسرے برزیادتی کرتے ہیں ۔''لیکن جب بھی ایسا ہوتو اسی وقت اس معاملے کی اصلاح اور تصفیہ ضرور ی ہے۔ بیاُ مت مسلمہ کی ذمہ داری لگائی ہے کہ جب مسلمانوں میں کوئی جھکڑایا زیادتی کا معامله ہوتوان میں صلح کرادیا کرو۔سورۃ الحجرات میں فرمایا گیا:﴿إِنَّهَا الْمُوْمِنُونَ اِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوْا بَيْنَ أَخَوَيْكُنْ ﴾ (آيت ١٠)'' مسلمان تو آپس ميں بھائي بھائي ہيں' پس ا پینے دو بھائیوں کے مابین صلح کرا دیا کرؤ'۔ جب معاملہ ختم ہو جائے تو پھردل میں اس کی میل بھی باقی نہیں دبنی جا ہیے۔ ہونا یہ جا ہے کہ آ پشعوری طور پراس زیادتی کو معاف کر دیں اور کہیں کہا ہے اللہ!اس نے مجھ پر زیادتی کی تھی تو میں نے اسے معاف کیا' پس تو بھی اےمعاف فرمادے۔اب بیمعاف کرنا سیے دل ہے ہونا جا ہے اور پھر كوئى كدورت دل مين نهيس رتني حاجيد سورة الحشر مين آيا ہے: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ فِيْ قُلُوْ بِنَا غِلَّا لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا ﴾ (آيت ١٠) ' (اے اللہ!) ہارے دلول ميں كى صاحب ایمان کے لیے کوئی کدورت پیدانہ ہونے دینا''۔ اسٹھے رہتے ہوئے زیادتی ہوجاتی ہے اور کچھ نہ کچھ معاملہ ہو جاتا ہے۔جیسے حضرت طلحہ اور حضرت زبیر ڈاٹٹیا جنگ جمل میں حضرت علی ڈائٹیز کے مقابل صف آ را ہوئے تو میمکن نہیں ہے کہان کے دلوں میں باہم کدورت پیدا نہ ہوئی ہو۔لیکن ان دونوں حضرات کی تدفین سے فراغت کے بعد حضرت علیؓ نے کہا تھا: مجھے امید ہے کہ میں اور طلحہ اور زبیر( ڈوکٹیئم) ان لوگوں میں ہے ہوں گے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:﴿ وَ نَزَعْنَا مَا فِنِي صُدُوْرِ هِمْ مِّنُ

غِلِّ اِخُواناً عَلَى مُسُرُدٍ مُّتَقَبِلِيْنَ ﴾ ''اور ہم نکال دیں گےان کے سینوں میں سے جو سیجھ کے ان کے سینول میں سے جو سیجھ کا اِخْدِی کا دورت ہوگی' چھروہ بھائی جمائی (بن کر بیٹھے) ہوں گے تختوں پر آمنے سامنے۔'' بعض روایات میں حضرت علی ڈاٹنؤ کے بیالفاظفل ہوئے ہیں کہ:'' مجھے امید ہے کہ میں طلحہٰ زبیراورعثان (مُنائِنَهُ) اِن ہی لوگوں میں ہے ہول گے ....''

رسول الله مُنَافِيَّةُ نِهِ فَا الله مَنَافِیَةُ فَا الله مُنَافِیْ الله مُنافِیْ الله مُنافِیْ الله مُنافِیْ الله مُنافِی اور تعلق ہوتا ہے تو آپ رُودررُوہو کر بات کرتے ہیں اور جب کسی ہے آپ کی دوئی اور تعلق ہوتا ہے تو آپ رُودررُوہو کر بات کرتے ہیں اور جب کسی ہے آپ کی دشمنی ہے 'کوئی بخض ہے اور وہ آرہا ہے تو آپ اس سے پیٹے موڑ لیس گے۔ چنانچے سور ۃ الحجر کی درج بالا آیت میں فرمایا گیا ہے جب اہلِ ایمان کے دلوں سے غل اور کدورت نکل جائے گی تو جنت میں ایک دوسرے کے آسے سامنے ہیٹے میں گے ۔ چنانچہ یہاں رسول الله مُنافِیْنِم نے چوشی بات یہ فرمائی کہ ایک دوسرے کو پیٹے مت دکھاؤ۔

# ہیچ پر بیچ (سودے پرسودا) کرنے کی ممانعت

اگلی بات رسول الله مُنَافِیْ اَ نے زیر مطالعہ حدیث میں بیفر مائی: ((وَلَا یَبِیْ بَعُضُکُمْ عَلَی بَیْعِ بَعُضِ)) ''اورتم میں ہے کوئی کسی دوسرے کے سودے پر سودا نہ کرے'۔
آپ دیکھ رہے ہیں کہ ایک شخص کوئی چیز خرید رہا ہے اور آپ آگے بڑھ کراس سے زیادہ قیمت لگادیے ہیں تو پیطر زِعمل صحیح نہیں ہے۔ آپ انتظار کریں'اگران کا سودا ہوجائے تو قیمت لگادیے ہیں۔ ای طرح احادیث میں یہ بھی آتا ہے کہ اگر کہیں کسی کے دشتے کی بات چل رہی ہوتو وہاں آپ دشتے کی بات ہی رہی ہوتو وہاں آپ دشتے کی بات نہریں جب تک کہ ان کا فیصلہ نہ ہوجائے۔ وہ دشتہ ہوگیا تو آپ کی زبان پر بیدعا ہوئی جا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس دشتے میں برکت ڈالے۔ اہلِ ایمان کے لیے آپ کے جذبات یہی ہونے جا ہمیں سول اللہ مُنافِیْرِ اُس آپ دشتے کا سوال کرنا چا ہے ہیں ۔ اور اگر کسی وجہ سے ان کا دشتہ نہیں ہوتا تب آپ دشتے کا سوال کرنا چا ہے ہیں تو کر سکتے ہیں۔ ایک حدیث میں رسول اللہ مُنافِیرُ اِسْ اِن کیا ہونوں باتوں کو اکٹھا بیان کیا ہے۔ آپ مُنافِیرُ کُل ادشاہ ہے۔

((اَلْمُؤْمِنُ اَخُو الْمُؤْمِنِ عَلَا يَجِلُّ لِلْمُؤْمِنِ اَنْ يَبْتَاعَ عَلَى بَيْعِ اَخِيْهِ وَلَا يَخْطُبَ عَلَى جَلْبَةِ اَخِيْهِ حَتَّى يَذَرَ)) (١)

'' ہرمؤمن دوسرے مؤمن کا بھائی ہے' پس اس کے لیے حلال نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی کے سودے پر سودا کرے اور نہ ہی بید کہ وہ اس کے پیغام نکاح پر اپنا پیغام نکاح بھیج حتیٰ کہ وہ دست بردار ہوجائے۔''

# الله کے بندو باہم بھائی بھائی بن کے رہو!

ز ہرِ مطالعہ حدیث میں جا رمنفی با توں کو بیان کرنے کے بعد رسول اللَّهُ مَا لَيْهُ اللَّهِ عَلَيْمَ اللَّهِ یانچویں بات بیفرمائی: ((و کُونُوْا عِبَادَ اللهِ اِخُوانًا))''اور الله کے بندو'آپس میں بھائی بھائی بن جاؤ!''اللہ کے بندے بن کرسب برابر ہو گئے تو اب کوئی حاکم نہیں رہا' کوئی محکوم نہیں رہا۔ جب ایران کا سفیر مدینه منوره آیا تو إدھراُ دھر پھرااور اے کہیں کو ئی محل نظر نہیں آیا تواس نے یو چھا کہ تمہارا بادشاہ کہاں ہے؟اسے جواب ملا کہ ہمارے ہاں بادشاہ نہیں ہوتا' بلکہ ہماراا یک امیر ہوتا ہے۔اس نے پوچھاتو و ہامیر کہاں ہے' مجھے تو یباں ان کا کوئی محل نظرنہیں آیا۔اہے بتایا گیا کہ ہمارے بیت المال کے پچھاونٹ گم ہو گئے تھے' لوگوں نے بہت تلاش کیے' لیکن وہنہیں ملے تو ہمارے امیران اونٹوں کی تلاش میں صحرا کی طرف گئے ہیں۔اب ظاہر بات ہے کہ اُس نے کس شخص کوساتھ لیا ہوگا تا کہ وہ امیر کو پہچان تو سکے اور صحرا کی طرف آ ہے کو ڈھونڈ نے نکلا۔حضرت عمر فاروق مٹھنڈ اونٹ تلاش کر کے تھک گئے تھے اور اونٹ کہیں نہیں ملے تھے۔ دو پہر ہوگئی تھی اور دھوپ کی تمازت بھی تیزتھی۔ایران کے سفیرنے آپ کواس حال میں پایا کہ آپ ایک درخت كے سائے ميں اپنے كوڑے كا تكيہ بناكر ليٹے ہوئے ہيں نه كوئى گارؤ ہے نه كوئى محافظ ہے۔ تو اُس نے حضرت عمر کے پاس جاکریہ تاریخی بات کہی: اے عمر! تم انصاف کرتے ہو'لہٰدائمہیں کوئی خون نہیں' جبکہ ہمارے بادشاہ اپنی رعایا پرظلم کرتے ہیں اوران کا خون چوتے ہیں تو انہیں ڈر لگا رہتا ہے کہ کہیں کوئی بغاوت نہ ہو جائے 'کہیں کچھاور نہ ہو

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب النكاح باب تحريم الخطبة على خطبة الحيه حتى ياذن او يترك

جائے'لہٰذاانہیں گارڈ زکی ضرورت ہوتی ہےاوروہ اپنے حل کی فصیل بھی اونجی ہے اونچی رکھتے ہیں۔آپٹلی فیٹی نے بھی زیر مطالعہ حدیث میں فرمایا کہ سب کے سب اول تو اللہ کے بندے بن جاؤاور پھرآپیں میں بھائی بھائی بن کے رہو!

#### مسلمان پرظلم کرنے اور اسے اکیلا حچوڑنے کی ممانعت

اى بات كوآ كى برهات موئ رسول الله مَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله مَا الله الْمُسْلِم))''ہرمسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہے''۔ بیہاں مؤمن سے نیچے اتر کر مسلمان کی بات ہور ہی ہے۔ایمان کا درجہ تو بہت او نجا ہے اور اس سے نحیلا درجہ اسلام کاہے' تواس بارے میں بھی فر مایا کہ سب مسلمان بھی آپیں میں ایک دوسرے کے بھائی ہیں۔ جب بھائی ہیں تو ان پر چندا یک ذ مہداریاں بھی عائد ہوتی ہیں۔ پہلی ذ مہداری سے ہے کہ:((لَا يَظْلِمُهُ))''نه نو وہ اس برظلم کرناہے''۔وہ آپ کا بھائی ہے توظلم کیسے کرے گا؟ دوسري ذمه داري په ہے كه: ((وَلَا يَخْذُلُهُ))''اور نه بھي اس كو (بے يارو مددگار) حچیوڑ تا ہے'' \_ یعنی کبھی اس کا ساتھ نہیں چھوڑ تا \_ کہیں اس پر زیا دتی ہور ہی ہوتواس کے ساتھ کھڑا ہوتا ہے اور اس کی حمایت اور مدد کرتا ہے۔ وہ اپنی جان بیجا کر اس کو چھوڑ کر علیحد ہٰہیں ہوجا تا کہ مجھے کیا ہے اپنا معاملہ خود نبٹا کیں۔ میں کسی ایک کی بات کروں گا تو دوسرا خواہ مخواہ میرا تثمن ہوجائے گا۔ یہ بےحسی اور بےاعتنائی (indiffcrence) ہمارے معاشرے میں بہت عام ہوگئی ہے۔ دو بھائیوں میں جھگڑا ہے اور سکے بھائی بھی کسی کا ساتھ دینے کو تیار نہیں ہوتے ' حالا نکہ قر آن میں فرمایا گیا کہتم پر لازم ہے کہ ان کے درمیان صلح کراؤ۔ جھکڑا تو کسی وفت بھی ہوسکتا ہے کلہٰداتم فاصلے پر کھڑے ہوکرتماشا نەدىكھوبلكەان كے درميان صلح كراؤ \_ مەتمہاراا خلاقی فرض ہے \_

# مسلمان کی تحقیر کرنے کی ممانعت

ایک مسلمان کی دوسرے مسلمان پر تیسری ذمہ داری میہ ہے:((وَ لَا یَحْقِدُهُ))
''اورا سے حقیر نہیں سمجھتا''۔اب حقیر سمجھنے کی بہت می بنیادیں ہوتی ہیں۔ کوئی غریب ہے
اور آپ امیر ہیں تو آپ اس کواس کی غربت کی وجہ سے حقیر سمجھ دے ہیں۔ یا آپ عالم

ہیں اوروہ بے چارہ ناخواندہ ہے 'پڑھا ہوائبیں ہے تو آ پا ہے علم کی وجہ سے اہتے آپ

کواعلیٰ اور اسے کمتر ہمجھتے ہیں۔ حالا نکہ ہوسکتا ہے کہ اس کے دل میں اللہ اور اُس کے
رسول مُلَّا ﷺ کی محبت آ پ سے زیادہ ہو' تو سوچھے کہ اللہ کے ہاں اس کا کیا مقام ہوگا۔
آپ کواگرا ہے علم کے او پرغرہ ہوگیا' وعم ہوگیا تو آ پ کا سب کیا دھرا زیر وہوجائے گا۔
اگر آپ میں مکبر آ گیا تو ساراعلم' سارافضل' ساراتقویٰ' ساری نیکی زیرو سے ضرب کھاتی
کرزیروہ وجائے گی۔ ریاضی کا قاعدہ ہے کہ بڑی سے بڑی رقم بھی صفر سے ضرب کھاتی
ہے تو وہ صفر ہوجاتی ہے۔ لہذا بھی بھی اپنی نیکی' تقویٰ اور علم کی بنا پر کسی مسلمان کو حقارت
کی نظر سے نہیں دیکھنا چا ہے اور ہمیشہ اپنے انجام کی فکر کرنی چا ہے۔ آج تو آپ دین پر
ہیں اور سے جیل رہے ہیں' لیکن کل آپ کے ساتھ کیا ہوگا یہ کی کو معلوم نہیں۔ کیا
پیا کسی گندگی کے گڑھے میں یا وَل پڑ جائے اور پھر شیطان آپ کوا ہے جھے لگا کر کہاں
سے کہاں پہنچا وے ۔ اور کیا پیا اللہ کل اسے ہدایت دے دے اور سید ھے راستے پر چل کر
وہ مرخروہ و جائے۔

ایک حدیث کے حوالے سے ہم یہ پڑھ چکے ہیں کہ ایک آ دی گناہ کرتا رہتا ہے کہ اس کہ ایک کہ اس کے اور جہنم کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے گھرا جا تک اس میں تبدیلی آتی ہے اور اللہ اسے ایمان کی دولت سے نواز دیتا ہے۔ ایمان حاصل ہونے کے بعد وہ نیک اعمال کرتا ہے اور پھراسی حالت میں اس کوموت آجاتی ہے اور وہ جنت میں چلا جاتا ہے نیمال کرتا ہے اور وہ جنت میں جلا جاتا ہے کہ اس کے اور جنت کے درمیان ایک بالشت بھر کا فاصلہ رہ جاتا ہے کیمرکوئی بپتا ایسی پڑتی ہے کہ اس کا ایمان زائل ہو جاتا ہے۔ پھراسی حالت میں اسے موت آتی ہے اور وہ جہنم میں چلا جاتا ہے۔ سورۃ الاعراف میں ایک صاحبِ کرامت بزرگ کا واقعہ بیان کیا گیا ہے:

﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الَّذِيْ الَّيْنَاهُ الِتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَٱتْبَعَهُ الشَّيْطُنُ فَكَانَ مِنَ الْعُوِيْنَ۞﴾ ''ادر سنا ہے اُنھیں خبر اُس شخص کی جس کوہم نے اپنی آیات عطا کی تھیں تو وہ ان نے نکل بھا گا تو شیطان اس کے پیچھے لگ گیا تو وہ ہو گیا گمراہوں میں سے۔''

اس واقعے کی تفصیل ہمیں تو رات میں بھی ملتی ہے ، جس کے مطابق شیخص بنی اسرائیل میں سے تھا۔ اس کا نام بلعم بن باعور اء تھا اور یہ ایک بہت بڑا عابد ' زاہد اور عالم تھا۔ لیکن یہ ایک عورت کی محبت میں گرفتار ہوکر اس مقام سے جوگر اتو پھر اسفل سافلین میں جا پہنچا۔ اس طرح کیا پتا جو ہمیں ہے ممل نظر آر ہا ہے اس کو اللہ ہدایت دے اور آپ کو آپ کے تکبر اور مسلمان بھائی کو حقیر جانے کی وجہ سے بھٹکا دے۔ لہذا اپنے لیے اللہ تعالیٰ سے ہمیشہ اور مسلمان بھائی کو حقیر جانے کی وجہ سے بھٹکا دے۔ لہذا اپنے اللہ تعالیٰ سے ہمیشہ استقامت کی دعا کیا کریں کہ اے اللہ! ہدایت تو تو نے دے دی ہے اب ہمیں استقامت بھی نصیب فرمادے۔ آمین!

### تقویٰ ظاہر کانہیں ول کا ہوتا ہے!

((مَنْ صَلَّى يُرَائِى فَقَدْ أَشُرَكَ ' وَمَنْ صَامَ يُرَائِى فَقَدُ أَشُرَكَ ' وَمَنْ تَصَدَّقَ يُرَائِى فَقَدُ أَشُرَكَ ' وَمَنْ تَصَدَّقَ يُرَائِى فَقَدُ أَشُرَكَ ) (١)

''جس نے دکھاوے کے لیے نماز پڑھی اُس نے شرک کیا 'اور جس نے دکھاوے کے لیےروزہ رکھا تو اس نے بھی شرک کیا' اور جس نے دکھاوے کے

<sup>(</sup>١) مسند احمد كتاب مسندالشاميين باب حديث شداد بن اوس والله و ا

لیے خیرات دی اس نے بھی شرک کیا۔''

اس اعتبار سے تقوی ظاہری وضع قطع کا نام نہیں ہے بلکہ تقوی ول کے اندر ہوتا ہے۔ یہی مضمون سورة البقرة کی آیت البر میں بھی تفصیل سے بیان ہوا ہے۔ فر مایا:
﴿ لَيْسَ الْبِرَّ اَنْ تُولُّوْا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْوِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَٰكِنَّ الْبِرَّ مَنُ الْمَنْ وَالْمَغْرِبِ وَلَٰكِنَّ الْبِرَّ مَنُ الْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمُنْ وَالْمَنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِيقُ وَالْمُنْ وَلِمْ لَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلِمْ فَالْمُنْ وَلِمْ لَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلِمْ لَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلِمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلِلْمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِقُولُ وَلَا مُنْفَالُمُ وَالْمُنْ وَلِمُ لَمُنْفِقُولُولُولُولُولُولُ وَلَا مُنْ وَا

''نیکی یہی نہیں ہے کہتم اپنے چہرے مشرق اور مغرب کی طرف چھیرد ؤبلکہ اصل نیکی تو اُس کی ہے جوامیان لائے اللہ پڑیوم آخرت پڑ فرشتوں پڑ کتاب پر اور نیموں بر۔''

جب تک آپُ کواپنے کسی نیک عمل کا صلہ صرف اللہ ہے در کا رئیس ہے آپ کا وہ عمل اللہ کی بارگاہ میں تبول نہیں ہے۔ اگر آپ کواس عمل کے بدلے دنیا میں کچھ مطلوب ہے تو پھر آپ کی وہ نیکی زیر وہوجائے گئ مثلاً آپ کواس عمل سے شہرت 'عزت یا دولت مطلوب ہے تو وہ عمل انجام اور ثواب کے حوالے سے صفر ہوجائے گا۔

الله کی رضا اور آخرت کی جزا 'لینی ایمان بالله اور ایمان بالآخرة 'یه نیت کی دو بنیادی بیس ۔ اور پھراس کی عملی شکل کیا ہے 'یه ایمان بالرسالت ہے معلوم ہوگی ۔ نیکی کا کامل عملی ہیولہ اور اور بھری نیکی محمد رسول الله منافیلی بین لہذا ان کی سیرت میں ویکھو کہ کس چیز کا کتنا تناسب مطلوب ہے ۔ نیکیوں میں بھی تناسب ہونا چاہئے اگر ایک نیکی حد سے آگر برط ھی ہے تو وہ بھی کہیں نہ کہیں بدی میں شامل ہوجائے گی ۔ آپ روز در کھتے جار ہے ہیں تو آپ کا میطر زِعمل نیکی کی حدود سے نکل جائے گا' اس جار ہے ہیں' رکھتے جار ہے ہیں تو آپ کا میطر زِعمل نیکی کی حدود سے نکل جائے گا' اس کے کہ رسول الله منافیلی ہے ہرروز روز ہ در کھنے سے روک دیا ہے اور آپ منافیلی ہوگئے نے یہاں کی خرمایا: ((مَا صَامَ مَنْ صَامَ الْاَبَد)) (۱) '' جوشخص ہمیشہ روز ہ رکھتا ہے تو اس کا کوئی روز ہ نہیں ہے' ۔ اس کی بڑی معقول وجہ ہے ۔ آپ اگر روز انہ روز ہ رکھتے ہیں تو گویا آپ نے کھانے کے اوقات بدل ویے اور اب آپ کودن میں بھوک کیگی ہی نہیں ۔ آپ نے کھانے کے اوقات بدل ویے اور اب آپ کودن میں بھوک کیگی ہی نہیں ۔

<sup>(</sup>١) منن النسائي كتاب الصيام باب الصوم عشرة ايام من الشهر ....

و اربعین نؤوی که محر ۱۹۶ کار ۱۹۶ کار این جمعه کسی

آپ کانفس بھی اس بات کا عادی ہو جائے گا کہ مجھے تو سحری اور شام کے وقت میں ہی کھانے پینے کو ملے گا تواس کے اندرطلب ہی نہیں ہوگی'اس لیے کہ وہ تو آپ کی عادت بن گئی ہے۔ پھراس میں صبراور بھوک پیاس ہے رکنے والی کوئی بات نہیں رہے گی۔ شاہ ولی اللہ میں نے بھی لکھا ہے کہ عبادات کی آفات میں سے ایک پی بھی ہے کہ کوئی عمل عادت بن جائے اور جب عادت بن جائے تو پھراس کا وہ اجر وثواب نہیں رہا۔ یہ ایک علیحدہ سبق ہے جومیں نے حضرت شاہ ولی اللہؓ کے حوالے سے آپ کے سامنے رکھا۔

# مسلمان کے جان' مال اور عزت و آبر و کی حرمت

آ كَ رسول اللَّهُ عَلَيْمُ لِنَهُ عَلَيْهُ إِلَى الْمُرِئِي مِّنَ الشَّرِ أَنْ يَتَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ)) '' کسی انسان کے شریر ہونے کے لیے بیکا فی ہے کہ وہ اپنے کسی مسلمان بھائی كوحقير سمجيئ - بيمفهوم ((وَ لَا يَحْقِرُهُ)) كے اندر پہلے آگيا تھا 'ليكن اس بات كے اندر مزیدزور (emphasis) دینے کے لیے اس کو پھر تفصیل سے بیان کیا ہے کہ کسی شخص کے شریر ہونے کے لیے اوراس کو برا بنا دینے کے لیے صرف ایک بات کافی ہے کہ وہ اینے کسی مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے۔

روايت كَ آخريس آ بِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم حَرَاهٌ ، دَمْهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ) ''مسلمان کا سب کچھ دوسرے مسلمان پرحرام ہے'اس کا خون تجمی' اس کا مال بھی اور اس کی عزت و آبر وبھی' '۔ ہرمسلمان کی جان' عزت اور مال دوسر ہے مسلمان کے لیے حرام ہے اس میں کسی قتم کی کوئی ڈیڈی نہ ماری جائے اور ان میں کوئی حق تلفی نہ کی جائے۔

### حریت'میاوات اوراخوت:اسلامی معاشرت کی بنیادیں

یول شجھے کہ بیحدیث حسن معاشرت کےاصول 'اخلا قیات کی تعلیم اورمسلمانوں میں باہمی مواخات کے حوالے سے نہایت جامع ہے۔ آج دنیامیں معاشرت کے لیے تین بنیا دی اصول مانے جارہے ہیں: مساوات (Equality)' آ زادی (Freedom)'اور اخوت (Fraternity) - ایج جی ویلز نے حضور طَالِیْ اَلْمِیْ کے بارے میں انہی تین چیزوں کا اقرار کیا ہے حالانکہ وہ شاتم رسول ہے اور اس نے حضور طَالِیْ اِلْمِیْ کی زندگی پر بہت شدید اور کرکیے جیلے ہیں ۔ اس کی انسانی تاریخ پر دو کتا ہیں ہیں: A Short Histor yof کے جیں ۔ اس کی انسانی تاریخ پر دو کتا ہیں ہیں ایک ذراضخیم کتاب ہے: the World یہ ذراضخیم کتاب ہے: مقابلے میں ایک ذراضخیم کتاب ہے: حضور طَالِیْ اِلْمَا کُلُو ہُمْ کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمْ کُلُو ہُمُوں کُلُو ہُمُوں کُلُو ہُمْ کُلُو ہُمْ کُلُو ہُمْ کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمُوں کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمْ کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمْ کُلُو ہُمْ کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمُوں کُلُو ہُمُ کُلُو ہُمِ ہُمُ کُلُو ہُمُ کُلُمُ کُلُو ہُمُ کُلُمُ کُلُو ہُمُ کُلُمُ ک

((لَا فَضْلَ لِعَرَبِيِّ عَلَى آغُجَمِيٍّ وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ وَلَا لِلَاحْمَرَ عَلَى اَسْوَدَ وَلَا اَسُوَدَ عَلَى آخُمَرَ اِلَّا بِالنَّقُولى)) (١)

عَلَى اَسُودُ وَلَا اَسُورُ عَلَى اَسُورُ عَلَى اَلَهُمْ الْعَارِ وَ اِلْكَاسُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ((اَلنَّاسُ كُلُّهُمْ بَنُوْ آدَمَ وَآدَمُ خُلِقَ مِنْ تُوابِ)) (٢)

ر(الناس حلهم بنو احم واحم حیق میں تراہیں،

(اوگواکسی عربی کوکسی مجمی برکوئی فضیات نہیں! اسی طرح کسی مجمی کوکسی عربی برکوئی فضیات نہیں! کسی سرخ وسفید رنگ والے شخص کوکسی سیاہ فام برکوئی فضیات حاصل نہیں!

حاصل نہیں اور اسی طرح کسی سیاہ فام کوکسی سفید فام برکوئی فضیات حاصل نہیں!

فضیات کی بنیاد صرف تقویٰ ہے ۔.... تمام انسان آ دم کی اولاد میں اور آ دم کی تخلیق مٹی ہے ہوئی ہے۔''

سورة الحجرات میں بھی یہی مضمون تفصیل سے بیان ہوا ہے:

﴿ يَاۚ يُنْهَا النَّاسُ اِنَّا خَلَقُنْكُمْ مِّنُ ذَكَرٍ وَّانْثَلَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوْبًا وَّقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوْا أَانَّ ٱكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّٰهِ اَتْقَلَّكُمْ ۚ (الححرات:١٣)

''اے لوگوا ہم نے تم سب کوا یک مرداور ایک عورت سے پیدا کیا ہے اور تہمیں تو موں اور قبیلوں میں اس لیے تقسیم کیا ہے کہتم ایک دوسرے کو پہچان سکو۔اور

<sup>(</sup>۱) مسند احمل ح ۲۲۹۷۸-

 <sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ابواب المناقب باب في فضل الشام واليمن-

جان لوکیتم میں سب سے زیادہ معزز وہ ہے جوتم میں سب سے زیادہ تق ہے۔'' اللہ تعالیٰ نے مختلف قو موں کی شکلیں ہی مختلف بنائی ہیں کہ دیکھتے ہی سمجھ جاؤ کہ یہ جا پانی چلا آر ہا ہے' یہ چینی ہے' یہ افغانی ہے' یہ پاکستانی اور یہ ہندوستانی ہے۔ یہ ساری تقسیم پہچان اور تعارف کے لیے ہے' جبکہ تخلیق کے اعتبار سے سب برابر ہیں۔

بهرحال جي ايج ويلز خطبه ججة الوداع كےمندرجه بالاجملوں كاحواله وے كركہتا ہے:

"Although the sermons of human freedom, fraternity and equality were said before. We find a lot of these sermons in Jesus of Nazareth, but it must be admitted that it was Mohammad who for the first time in history established a society based on these principles."

''اگر چانسانی حریت مساوات اوراخوت کے وعظ تو دنیا میں پہلے بھی بہت کیے گئے ہیں اور ہم و کیھتے ہیں کہ ان چیزوں کے بارے میں سے ناصری (حفرت سے کی جائے ولا دت ناصرہ گاؤں تھا' اس لیے آپ سے ناصری کہلاتے ہیں ) کے ہاں بھی بہت سے مواعظ حنہ ملتے ہیں' لیکن سے تعلیم کے بغیر چارہ نہیں کہ بیصرف محد عربی (مُنَافِّیْم) ہی سے جنہوں نے تاریخ انسانی میں پہلی مرتبہ بالفعل ایک باضابط معاشرہ انہی اصولوں پر قائم کر کے دکھایا۔'

اس ضمن میں یہ نوٹ کر لیجے کہ بدشمتی ہے 'جب کتابوں کے نے ایڈیشن آتے ہیں تو ایڈیٹنگ از سرنو کر دی جاتی ہے۔ اس کتاب کے ساتھ بھی یہی ہوااوراس کتاب کے نے ایڈیشن سے یہ جملے نکال دیے گئے ہیں 'کیونکہ بحثیت عیسائی اُن کے حلق سے یہ جملے اتر نہیں رہے تھے۔ آپ اگر کسی لا بسریری ہے اس کتاب کا پرانا ایڈیشن حاصل کر سکیس تو اس میں آپ کو یہ جملے لل جائیں گے۔

## اسلام اورامریکه کے تصورِ مساوات میں فرق

قائداعظم محمطی جناح نے بھی قیامِ پاکستان کے مقاصد کو بیان کرتے ہوئے انہی تین بنیادوں کا ذکر کیا تھا۔ آپ نے کہاتھا کہ ہم پاکستان اس لیے جاہتے ہیں کہ عہدِ حاضر میں اسلام کے اصول حریت واخوت ومساوات کا ایک نمونہ دنیا کے سامنے پیش و اربعین نؤوی کری کری کری کری کری کری خطابات جمد کری کرسکیں \_مساوات کا ایک تصورامریکہ میں بھی ہے کہ مردا درعورت بالکل برابر ہیں ۔ اسلام کا تصورِ مساوات بیز نہیں ہے۔ مرد اور عورت بحثیت انسان اورانسانی وقار (human dignity) کے حوالے سے دونوں برابر ہیں'لیکن مرد جب شوہر ہو گیااور عورت بیوی تواب وہ برابر نہیں رہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام میں بیٹی کاحق اور بیٹے کاحق وراخت میں برابرنہیں ہے'اس لیے کہ بیٹے نے شادی کرنے کے لیے مہر دینا ہے اور بٹی کوشادی میں مہر ملنا ہے۔ای طرح بیٹے نے کنے کی کفالت کرنی ہے جبکہ بٹی تو ا پینے شو ہر کی ذمہ داری (liability) ہوگی ۔ ساری معاشی ذمہ داری مردیر ہے 'عورت یر تو معاش کی کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔ البذا امریکہ میں مرد وعورت کے درمیان جومساواتی تصورہے'اس کے بارے میں' میں کہا کرتا ہوں کہ بیمساوات نہیں ہے' بلکہ پیہ توظلم ہے۔اس کی سادہ می مثال یہ ہے کہ کوئی وزنی چیزیں آپ نے کہیں لے کر جانی ہیں اور آپ ایک بچے اور ایک جوان کے سر کے اوپر برابر وزن ڈال دیں گے تو پیہ انصاف نہیں ہوگا' بلکہ یہاں برابری غلط ہو جائے گی۔ چنانچہ عجیب بات ہے کہ قر آ ن نے انصاف کا لفظ استعال ہی نہیں کیا۔انصاف عربی کا لفظ ہے کیعنی نصف نصف کر دینا' آ دھا آ دھا کر دینا۔ بیلفظ نہ تو قرآن میں آیا ہے اور نہ احادیث میں آیا ہے' جے ہم سب سے زیادہ استعال کرتے ہیں۔قران وحدیث میں عدل اور قبط کے الفاظ آئے ہیں۔تراز و کا ایک باز واگر چھوٹا ہے اور دوسرا بڑا ہے تو چھوٹے والے میں دوسرے کی نسبآپ زیادہ وزن ڈالیں گے تو وہ تراز وسیدھی رہے گی۔اگر مرد کے برابرعورت پر وزن ڈال دیں گے تو اس ہے بڑاظلم کوئی نہیں ہوگا۔ چنانچہ آج مظلوم ترین عورت آپ کوامریکہ میں نظرآ ئے گی۔ بہر حال اس وقت یہ میر اموضوع نہیں ۔

# مسلمانوں کے باہمی تعلق کی بنیادیں:احادیث کی روشنی میں

اب میں چاہتا ہوں کہ اسلامی معاشرت کے اصول اور مسلمانوں کے باہمی تعلقات کی بنیادوں کے حوالے سے چندایک احادیث آپ کو سنا دوں۔ پہلی حدیث حضرت ابوموک اشعری دلائی سے مروی ایک متفق علیہ روایت ہے جس میں رسول

الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مُؤْمِنَ لِلْهُ وُمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضُا وَشَبَكَ أَصَابِعَهُ) (۱) ' مؤمن (دوسرے) مؤمن كے ليے عمارت كى ماندے كداس كا ايك حصد دوسرے حصہ كوتقویت دیتا ہے۔ اور آپ نے اپنی انگلیوں میں پنجہ ڈال كر بتلایا ' ۔ دیواروں میں اینٹیں ایک دوسرے ہے جڑى ہوئی ہوتی ہیں اس طرح وہ ایک دوسرے کو مضبوط كرتی ہیں۔ دیواراگرا كیلی ہے اس كے ساتھ كوئی دیوار نہیں ہے تو اس كواس طرف سے دیوار ہیں آپی میں جڑى ہوئی ہیں تو سہارا دینا پڑجائے گا۔ لیکن اگر چاروں طرف سے دیوار ہیں آپی میں جڑى ہوئی ہیں تو سے ایک دوسرے کے لیے سہارا ہیں۔ پھر بید دیوار ہیں جھت كوسهارا دے رہی ہیں۔ ای طریقے سے اہل ایمان خواہ مختلف علاقوں اور قبائل سے تعلق رکھتے ہوں 'لیکن وہ ایسے بی طریقے سے اہل ایمان خواہ مختلف علاقوں اور قبائل سے تعلق رکھتے ہوں 'لیکن وہ ایسے بی ہیں جیں جیں ایک ہوئی دیوار ہیں جھتے ایک عمارت ۔ لہذاوہ ایک دوسرے کو مضبوط کرنے کا ذریعہ بنیں گے۔

دوسری حدیث بھی متفق علیہ روایت ہے۔حضرت نعمان بن بشیر رٹائٹوا ہے مروی ہے کہ رسول الله مُثَاثِر الله عُلِی اللہ مثالی الله مثالی الله

((مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الْجَسَدِ إِذَا الشَّهَرِ وَالْحُمَّى))(٢) الشُتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى))(٢) ' 'مؤمن بندوں كى مثال ان كى آپس ميں عبت اتحاد اور شفقت ميں جم كى طرح

ہے کہ جب جسم کے اعضاء میں سے کسی ایک عضو کو کو کی تکلیف ہوتی ہے تو سارے جسم کونینزئییں آتی اوروہ بخار میں مبتلا ہوجا تا ہے۔''

اس ہے لتی جلتی ایک حدیث اور بھی ہے۔رسول الله مُنَالَّيْنِ انْ فرمايا:

((الْمُسْلِمُوْنَ كَرَجُلِ وَاحِدٍ إِنْ اشْتَكَى عَيْنُهُ اشْتَكَى كُلُّهُ ۚ وَإِنْ اشْتَكَى رَأْسُهُ اشْتَكَى كُلُّهُ ﴾(٣)

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الصلاة باب تشبيك الاصابع في المسجد وغيره وصحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم

 <sup>(</sup>۲) صحيح البخاري كتاب الادب باب رحمة الناس والبهاثم وصحيح مسلم كتاب
 البر والصلة والآداب باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم.

 <sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم.

''مسلمان بندے ایک فرد واحد کی طرح ہیں'اگر آ دمی کی آنکھ دکھتی ہے تو اس کا ساراجسم دکھنے لگ جاتا ہے اور اگر اس کے سر میں تکلیف ہوتی ہے تو اس کے سرارےجسم کو تکلیف ہوتی ہے۔''

ایک دوسرے ہے مودت اورایک دوسرے پررتم کرنے کے حوالے ہے اس سے جامع کوئی مثال ممکن نہیں ہے کہ اگر کسی ایک عضو میں کوئی تکلیف ہے 'مثلاً آ کھ میں چھین ہو رہی ہے ' تو باقی جسم یہ نہیں کہے گا کہ آ کھ کو رہنے دو میں تو سوؤں گا' بلکہ ایک آ کھ نہیں ساراجسم جا گتا ہے۔ اسی طرح بخار ہوتا ہے تو پورے جسم کو ہوتا ہے۔ کسی ایک عضو کی افکیشن کی وجہ ہے ساراجسم بخار میں بتلا ہوتا ہے۔ بالکل اسی طرح الملِ ایمان کا ایک دوسرے کے ساتھ معاملہ جسم کی مانند ہے کہ ایک کو تکلیف ہوگی تو دوسر ابھی اس تکلیف کو محسوس کرے گا۔

تیسری حدیث بھی متفق علیہ ہے جو حضرت عبداللہ بن عمر ڈھٹھ سے مروی ہے'وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّہ مَنَّالِیُّنِّم نے فر مایا:

((الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ وَلَا يُسْلِمُهُ، وَمَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيْهِ
كَانَ اللّهُ فِي حَاجَتِهِ، وَمَنْ فَوَّجَ عَنْ مُسْلِمُ كُرْبَةً فَوَّجَ اللّهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ
كُرُبَاتِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ سَتَوَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ)) (()

'مسلمان سلمان كا بَعالَى ہے' نہ تو اس برظلم كرے اور نہ اس كوظالم كے حوالے كرے (كروه اس برظلم كرے) ۔ اور جوض اپنے بِعالَى كى حاجت روائى كى فكر ميں ہوتا ہے تو اللہ تعالى اُس كى حاجت روائى كرتا ہے۔ اور جوض كى مسلمان سے ميں ہوتا ہے تو اللہ تعالى اُس كى حاجت روائى كرتا ہے۔ اور جوض كى مسلمان كى سے سے اس كى مصيبت كود دركر ہے تو اللہ تعالى قيامت كے دن كى مصيبتوں ميں ہے كوئى مصيبت اس ہے دوركر ہے اور جس نے كى مسلمان كى ستر بوشى كى تو الله تعالى قيامت كے دن كى مصيبت اس ہے دوركر ہے اور جس نے كى مسلمان كى ستر بوشى كى تو الله تعالى قيامت كے دن اس كى ستر بوشى كى تو الله تعالى قيامت كے دن اس كى ستر بوشى كرے گا۔'

یعنی جو مخص اپنے کسی مؤمن بھائی کی کئی تکلیف یا د کھ در دکواس دنیا کے اندر رفع کرتا ہے

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب المظالم باب لا يظلم المسلم المسلم ولايسلمه وصحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم الظلم

تواللہ تعالیٰ اس کے آخرت کے دکھوں میں سے کمی کردیتا ہے۔ آپ پر گخق آئی ہے اور کسی نے آپ کی مدد کی ہے تواللہ عز وجل اس کی مدد کرے گا اور قیامت کی تختیوں میں سے اگروہ کسی تختی کاحق دار بنا ہوگا تواللہ تعالیٰ اسے اس سے بچالے گا۔

((مَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا)) کالفظی ترجمہ ہوگا:''جس نے کسی مسلمان کولباس بہنایا۔''
اور مسلمان کولباس بہنانے (ستر پوشی) کے دومفہوم ہیں:(۱) اپنے کسی مسلمان بھائی
کے عیب کو چھپانا'اور (۲) کسی کے پاس جسم چھپانے کے لیے لباس نہیں تو اسے لباس
دے دینا۔ جو بھی میے کرے گا تو اللہ تعالی اس کے عیوب کو بھی لوگوں سے چھپائے گا اور
قامت کے دن اسے لباس بھی عطافر مائے گا۔

آخرى حديث حضرت انس الله الله عمروى من كدرسول الله كَالْيَا أَنْ صُرُها يا: ((انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا)) فَقَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا) فَقَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ ظَالِمًا كَيْفَ أَنْصُرُهُ ؟ قَالَ: ((تَحْجُزُهُ أَوْ تَمْنَعُهُ مِنْ الظُّلُم فَإِنَّ ذَلِكَ نَصُرُهُ)) (١)

''ا پنے ظالم یا مظلوم بھائی کی مدد کرؤ'۔ ایک شخص نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول مُلَّ اللّٰہ کے رسول مُلَّ اللّٰہ کے مدد کو کرتا ہوں' فرمایئے کہ ظالم کی مدد کس طرح کروں؟ آپ نے فرمایا:''تواسے ظلم کرنے سے روک دئے بہماس کی مدد ہے۔'
اللّٰہ تعالیٰ ہمیں اسلامی معاشرت کے اصولوں اور مسلمانوں کے باہمی تعلقات کی بنیا دوں کو چے معنوں میں اپنانے اور ان کے مطابق ایک ایسامعاشرہ تشکیل دینے کی توفیق عطافر مائے' جہاں حریت' اخوت اور مساوات کا دور دورہ ہو۔ آمین یارت العالمین! اَقُولُ فَوْلِیٰ هٰذَا وَاسْتَغُفِوُ اللّٰهَ لِیُ وَلَکُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِیْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ 00 اَلْمُسُلِمِیْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ 00

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الاكراه باب يمين الرجل لصاحبه انه اخوه اذا خاف عليه القتل.



عِنْدَهٔ — وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعُ بِهِ نَسَبُهُ) (1) سيدنا ابو ہريره الليٰ سے روايت ہے نبی اکرم مَاللَيْمَ نے فرمایا:

''جو خص سی مؤمن کی و نیوی تکلیفوں میں ہے کوئی تکلیف رفع کرے گا اللہ تعالیٰ قیامت کے روزاس کی تکلیفوں میں سے کوئی تکلیف رفع فرمائے گا۔اور جو خص کی شکدست پر آسانی کرے گا اللہ تعالیٰ دنیا و آخرت میں اس کے لیے آسانی فرمائے گا۔اور جو خص سی سلمان کی عیب پوٹی کرے گا اللہ تعالیٰ دنیاوآ خرت میں اس کی عیب پوٹی فرمائے گا۔اور اللہ تعالیٰ بندے کی مدد کرتار ہتا ہے جب تک بندہ اپنی عیب پوٹی فرمائے گا۔اور اللہ تعالیٰ بندے کی مدد کرتار ہتا ہے جب تک بندہ پر چلے تواس کے فوض اللہ تعالیٰ اس کے لیے جنت کا راستہ آسان فرمائے گا۔ جب بچھلوگ اللہ تعالیٰ اس کے لیے جنت کا راستہ آسان فرمائے گا۔ جب بچھلوگ اللہ تعالیٰ کے گھروں میں ہے کی گھرمیں کتاب اللہ کی تلاوت اور تعلیم کے لیے جمع ہوتے ہیں تو ان پر سکینت نازل ہوتی ہے اللہ تعالیٰ کی رحمت نمیس ڈھانپ لیتی ہے اور اللہ تعالیٰ کے فرشتے انہیں گھیر لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ان لوگوں کا ذکرا پنے پاس موجود دکھوق میں کرتا ہے ۔اور جے اس کاعمل ہی این لوگوں کا ذکرا پنے پاس موجود دکھوق میں کرتا ہے ۔اور جے اس کاعمل ہی بیچھے چھوڑ دی تواس کانسب اسے آگنہیں کے جاسکتا۔''

#### معززسامعین کرام!

گزشتہ جمعہ ہم نے اربعین نووی کی ۳۵ویں حدیث کا مطالعہ کیا تھا اور آئ ہم ۲۳ ویں حدیث کا مطالعہ کیا تھا اور آئ ہم ۲۳ ویں حدیث کا مطالعہ کریں گے۔ یہ دونوں حدیثیں ایک جوڑے کی حیثیت رکھتی ہیں اوران میں اسلامی معاشرت کے بنیادی اصولوں کو بیان کیا گیا ہے۔ حدیث ۳۵ میں اس کامنفی پہلو پیش کیا گیا ہے اور اس کا مثبت پہلو حدیث ۳۱ میں بیان ہورہا ہے۔ مسلمانوں میں آپس میں محبت موا خات ہمدردی نصرت اور جمایت کا جوتعلق ہونا چاہی اس کے خمن میں چھلی حدیث میں بعض کا موں سے روکا گیا تھا 'کیونکہ وہ چیزیں اخوت باہمی کے منافی ہیں اور دلوں میں فاصلے اور ایک دوسرے کے خلاف کدورت پیدا

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الذكروالدعاء والتوبة والاستغفار باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن.....

و اربعین نؤوی کی میر در 729 میرود خطابت جمع کمی

كرنے والى بيں۔ چنانچەرسول الله كَالْيَّا أَلَى الله كَالْمَالْمَالِيَّا أَلَمْ عَلَى الله كَاسَدُوُا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا يَبِعُ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ .....)) يرسب نهى كرسيغ بين كدين مُرودين كرود

## سورة الحجرات میں بیان کردہ حسن معاشرت کے اصول

اسی کا نقشہ سورۃ الحجرات کی آیت اا اور ۱۲ میں کھینچا گیا ہے۔ سورۃ الحجرات کی آیت ۱۰ پچھلی مرتبہ میں نے تلاوت کی تھی جس میں فرما یا گیا: ﴿ إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ اِخُونَ ﴾ ''مؤمن سب آپس میں ہمائی بھائی بین' اور بھائی بندی کا بنیادی اوراولین تقاضایہ ہے کہ اگر تمہارے دو بھائیوں میں اختلاف ہو جائے ﴿ فَاصْلِحُواْ بَیْنَ اَخُویْکُمْ ﴾ ''تو این تقاضایہ این اَخُونیُکُمْ ﴾ ''تو این تقاوا الله کا آوراللہ کا تقویٰ کہ اگر تمہارے دو بھائیوں کے درمیان سلح اوراصلاح کرادیا کرو' ﴿ وَاتَّقُوا الله ﴾ ''اوراللہ کا تقویٰ الله کا تقویٰ الله کا تقویٰ کی موجائے گاؤں الله کا تقویٰ الله کا تقویٰ این معاملہ اختیار کرو''۔ ایسے موقع پر غیر جانبداری کی روش صحیح نہیں ہے کہ میں کیا کروں' اپنا معاملہ ہو جائے گا اور دوسرے کوئی پر قرار دوں گا تو پہلا ناراض ہو جائے گا 'لہٰ ذامیں اس مسلمیں پڑتا ہی نہیں دوسرے کوئی پر ترار دوں گا تو پہلا ناراض ہو جائے گا 'لہٰ ذامیں اس مسلمیں پڑتا ہی نہیں ہوں ۔ ہرگز نہیں' یہ بہت غلط رویہ ہے۔ اہلِ ایمان کا فرض ہے کہ مسلمان بھائیوں میں اگرکوئی اختلا ف ہو گیا ہے' کوئی چپھلش ہوگئ ہے تو اسے رفع کریں اور مصالحت کرائیں' سالمی کرائیں۔ سلم کرائیں۔

مسخواڑا نے کی ممانعت: اس کے بعد آیت اا اور ۱۲ میں 'لائے نہی' کے ساتھ چھے احکام آئے ہیں۔ پہلی بات ریفر مائی گئ: ﴿ لِنَا یَنْهَا الَّذِیْنَ اَمَنُوْا لَا یَسْخَوْ قَوْمٌ مِّنْ قَوْمٌ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰل

و اربعین نُووی کم عصدی و (730 عرب می خطابات جمع کسی این از آن می کن خیراً مِنْهُنْ اور نه که عورتیل دوسری کیا: ﴿ وَلَا نِسَآ ءٌ مِّنْ نِسَآ ءٌ مِنْ نِسَآ ءً مِنْ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ

عورتوں کا نما ات اڑا کیں' ہوسکتا ہے کہوہ ان ہے بہتر ہوں (اللہ کے نز دیک)'' ۔قر آ ن تھیم میں عام طور پر مذکر کے صینے میں ایک بات آتی ہے اور وہ مردوں اورعورتوں دونوں کے لیے ہوتی ہے کیکن جہاں خاص عورتوں کا معاملہ ہوتو وہاں بات کو دہرا کر لایا جاتا ہے۔ایک دوسرے پرفقرے جست کرنے اور مذاق اڑانے کی عادت چونکہ عورتوں میں زیادہ ہوتی ہے اس لیے یہاں خاص طور پرعورتوں کا ذکرا لگ سے بھی کیا گیا ہے۔ عیب چینی اور برے نام رکھنے کی ممانعت: دوسری بات بیفر مائی گئی: ﴿ وَلَا تَلْمِزُ وْ اَ آنفسکم ﴾ ''اورایک دوسرے کوعیب نه لگایا کرو'' ۔ یعنی بہتان تراشی اورعیب چینی نه کیا كرو- تيسرى بات يه فرماكى :﴿ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ \* ﴾ "اور ايك دوسرے ك چڑانے والے نام ندر کھالیا کرؤ'۔ بیا ایک مذموم اور نا پندیدہ حرکت ہے کہ آپ کی فرد سمی فردیا کی گروہ کے اصل نام کوچھوڑ کراس کے لیے کوئی ایسانام رکھ لیس جواہے بہند نہ ہو۔ فرض سیجیے کہ جولوگ اہلحدیث یاسلفی کہلواتے ہیں آپ نے ان کو وہائی کہہ دیا تو پہ چیزان کے لیے تکلیف دہ ہے۔ای بات کوآ کے بڑھاتے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ بِنُسَ الْاِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيْمَانِ ﴾ "ايمان كے بعدتو يہ برے نام بھى برے ہیں' عمل تو دور کی بات ہے میہ جوتم زبانی کلامی بات کر دیتے ہواس کی بھی اللہ تعالیٰ کے ہاں بڑی شدید گرفت ہوگی۔ہم وہ حدیث پڑھ چکے ہیں جس میں حضورمَ کَالْتَیْزُمُ نے حضرت معاذ لِمَا لِنَا سَكُمَا اللَّهُ إِلَيْكُ لَا مُعَاذُ! وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوْهِهِمْ أَوْ قَالَ عَلَى مَنَاخِوِهِمْ واللَّ حَصَائِدُ ٱلْسِنَتِهِمْ)) "المعاذ الخَمْ تيري ماں گم پائے 'لوگوں کو ان کے چہروں ( پانتھنوں ) کے بل جہنم میں ان کی زبانوں کی کھیتیاں ہی تو لے جائیں گی''۔زبان بے لگام ہوتی ہے اور زبان سے کوئی لفظ ٹکالنے میں کو کی طاقت نہیں لگتی' کچھ خرچ نہیں آتا' جو حایا' جب حایا کب دیا' کیکن ہر ہر لفظ جو انسان کے منہ سے نکلتا ہے وہ یا تو جنت میں جا کے بیددا بن جائے گا یا جہنم کا کوئی جماڑ جھنکاڑ ہے گا'جواسے آخرت میں جا کے کا ٹنا پڑے گا۔لہذا لوگوں کی عیب چینی اوران

کے برے نام رکھنے سے بازر ہنا چاہیے۔ نا

سوئے ظن کی ممانعت: آیت ۱۲ میں چوتھی بات کا تذکرہ ہے۔ فرمایا: ﴿ مِنَا يُنْهَا الَّذِيْنَ المَنُوا اجْتَنِبُوْا كَيْنِيرًا مِّنَ الطَّيِّنَ إِنَّا بَعْضَ الطَّيِّ إِنْهُ ﴾ ' اے الل ايمان إزياده بركماني ہے بچؤاس لیے کہ بعض گمان (اللہ کی نگاہ میں) گناہ بن جاتے ہیں'۔ بغیر کسی ثبوت اور دلیل کے کسی کے بارے میں پنہیں سجھنا جاہیے کہ اس میں پیخرا بی ہے۔ اگر تو کوئی واقعہ ہو گیاہے کوئی شوت ہے تب تو ٹھیک ہے کہ آپ کوئی رائے قائم کریں۔ایے ہی بغیر کسی ثبوت اور واقعے کے آپ نے سوئے طن قائم کرلیا تو یہ بہت بڑا گناہ بن جاتا ہے۔ عیب تلاش کرنے کی ممانعت: یانچویں بات به فرمائی: ﴿ وَّ لَا مَحَسَّمُوا ﴾ "اور ایک دوسرے کے حالات کی ٹو ہ میں نہ رہا کرو''۔ کہا جاتا ہے کہ کھی گندگی پر ہی بیٹھے گی' اس لیے کہ وہ اس کی فطرت ہے۔ای طرح کیجھ لوگ کھوج کرید میں رہتے ہیں کہ اس گھر میں کیا ہور ہاہے وہاں کوئی دنگا فساد ہے یانہیں؟ ذراسی کوئی بات اگرمل گئی تو لے اڑے۔ بیان کا ذوق ہوتا ہے ۔تو اس ہے روکا گیا ہے' بلکہ آج کی زیرمطالعہ حدیث میں تو یہاں تک آیا ہے کہ اگر تمہارے سی مسلمان بھائی کا کوئی عیب تمہارے علم میں خود بخود آجائے تو اسے بیان کرنا تو دور کی بات ہے اس کے ادیریردہ ڈالو۔اس کے برعکس خورتجتس کر کے لوگول کے عیوب تلاش کرنا بے تو بہت بری بات ہے۔ غيبت كى ممانعت: چھٹى بات سورة الحجرات كى آيت ميں پيفر مائي گئى: ﴿ وَلَا يَغْتُبُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا ﴾ ''اورايك دوسرے كى غيبت نەكيا كرۇ'' كىي مىلمان بھائى كے پیچھے اس کی کوئی برائی بیان نہ کرو۔اس حوالے سے حضور مُغَافِیْتِم سے بع چھا گیا کہ اگراس میں وہ اغْتَبْتَهُ وَإِنْ لَهُمْ يَكُنُ فِيْهِ فَقَدْ بَهَتَهُ))(١) (١ أَرُوه عيب اس من ہے جوتم كہتے ہوجھى تووه غیبت ہے'ا دراگراس میں وہ عیب نہ ہوتو پھرتم نے اس پر بہتان لگایاہے''۔ایک شخص کے اندرا گرکوئی عیب ہے یا اس نے کوئی برائی کی ہے تواس کے بیٹیر پیچیے اس کا ذکر مت

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البروالصلة والآداب باب تحريم الغيبة\_

#### ایمان سے پہلے طاغوت کا کفرلازم ہے!

میں آپ کو بتا چکا ہوں کہ قرآن مجید کا بیا ندازے کہ بالعموم پہلے ایک بات کا منفی پہلو بیان کیا جا تا ہے اور پھر مثبت! کلمۂ تو حید کی ترتیب بھی یہی ہے کہ پہلے نفی اور پھر اثبات کا آلا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ منہیں ہے کوئی بھی معبود سوائے اللہ کے '۔ای طرح سورة البقرة میں فرمایا گیا: ﴿فَمَنْ بَّاكُونُونَ بِالطَّاعُونِ وَيُونُ بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوقِ مِی فَا عُوت کا انکار کرے اور پھر اللہ پرایمان لائے او اس نے بہت مضبوط حلقہ تھا م لیا'' یعنی پہلے طاغوت کا کفر کرنا اور اس سے بعناوت کرنا لازی ہے اور پھر اللہ پرایمان کا مرحلہ آتا ہے۔

طاغوت سے مراداللہ کے سرکش اوراللہ کے باغی ہیں جواللہ کے بجائے آپ کو حاکم سمجھ بیٹھیں۔ چاہے وہ حاکم فرعون اور نمرود کی شکل میں ہویا آج کے جمہوری دور میں عوام کی شکل میں عوام چندلوگوں کو منتخب کر کے اپنے سروں پر اس انداز سے بٹھا لیتے ہیں کہ اب وہ جیسے چاہیں قانون بنا نمیں ان کو کمل آزادی ہے۔ چاہے تو شراب کو جائز قرار دے دیں ہم جنس برسی (homosexuality) کو جائز قرار دے ویں ہم جنس

یرست شادی کے جواز کا فتو کی دے دیں کہ ایک مروشو ہر ہے اور دوسرا مرد بیوی ہے یا ایک عورت شوہر ہے ادر ایک عورت بیوی ہے۔ قانون کی نگاہ میں توبیہ جائز قرار دے دیا گیا' حالائکہ بیفطرت سے بغاوت کا معاملہ ہے۔اللہ نے عورت اور مردکوایک دوسرے سے مختلف بنایا ہے۔ان کی تخلیق' ان کی ساخت اوران کی نفسیات ایک دوسرے سے بالکل جدا ہے۔ درحقیقت پیسب طاغوت ہیں ۔ای طرح میرااور آپ کانفس امارہ بھی طاغوت بُ اس ليے كه ﴿إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ، بِالسُّوءِ﴾ (يوسف:٥٣) ''يقينا نفس تو برائی ہی کا تھم دیتا ہے''۔ ہمارے اندر کی حیوانیت کو حلال حرام ہے کوئی غرض نہیں ہے ٔ زبان کو چھٹا رے حاہئیں جا ہے حلال سے ہوں یا حرام سے مہیں بس دولت جا ہیے جاہے وہ طلال ذرائع ہے آئے یا حرام ہے۔نفس کہدر ہاہے کدرشوت بیش ہورہی ہے تو لے لو' اس وقت تمہیں ببیوں کی بردی ضرورت ہے' تمہارے بیجے کی فیس ابھی نہیں گئی ہے۔ پھریہ بھی نفس کا بہکا واہے کہ رشوت توسیجی لیتے ہیں کوئی تم اسکیلے تونہیں لے رہے۔ بہارے حیانفس سکھا تا ہے اس لیے ہارانفس بھی طاغوت کے زمرے میں آتا ہے۔ جبیا کہ میں نے کہا کہ جو بھی اللہ کا باغی ہے وہ درحقیقت طاغوت ہے۔ آج کے دور میں سیکولرریاست روئے زمین پرسب سے بڑی طاغوت ہے۔سیکولر کے معنی سے ہیں کہ ہاراکسی مذہب ہے 'کسی آسانی ہدایت ہے' کسی آسانی شریعت ہے کوئی تعلق نہیں ہۓ مصرف اور صرف انفرادی معاملہ ہے۔ آپ مسلمان ہیں تو انفرادی طور سے شریعتِ محمدیؓ برعمل کر کتے ہیں' اس بر کوئی روک ٹوکنہیں ہے۔ آپنماز پڑھیں' روزے رکھیں' قر آن کی تلاوت کریں!اس طرح ہندومنوسمرتی اینے عقائد درسوم کے تحت اپنی انفرادی زندگی گزار سکتے ہیں'لیکن اجماعی زندگی میں کسی مذہب کا کوئی تعلق نہیں ۔ چنانچیآج کے دور میں سیکولرریاست سب سے بڑا طاغوت ہے۔

#### مسلمان بھائی کی تخق دورکر کے آسانی پیدا کرنا

اب ہم آج کی حدیث کی طرف آتے ہیں۔اس کو حضرت ابو ہر رہ وہ النوائے نے روایت کیا ہے اور بیاتے مسلم میں موجود ہے۔حضور مُنَالَّیْنِ ارشا وفر ماتے ہیں: ((هَنْ نَفَسَ

رفع کیا ہوگا۔ ووسرى بات رسول اللُّمَّ كَالْتُكِمِّ فِي فِر ما لَى: ((وَ مَنْ يَّسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ ' يَسَّرَ اللّه عَلَيْهِ فِي اللَّهُ نُيَّا وَالْآخِرَةِ ﴾ "اورجو محض كي تنكدست برآساني كرے گا الله تعالى دنياو آ خرت میں اس کے لیے آسانی فرمائے گا"۔ یعنی جس نے کسی ایسے تحص پر آسانی بیدا کی جوکسی مشکل میں 'تنگی میں یا مصیب میں ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے لیے اس دنیا میں بھی اور پھر آخرت میں بھی آسانیاں ہیدا فرمادے گا۔کوئی مسلمان تکلیف میں ہے اور آپ اس کی تکلیف کے اندر کی کر کے اس کے لیے کوئی آسانی کا راستہ پیدا کردیں مثلا آپ نے کسی کوروسال کی مدت کے لیے قرض دیا تھا' لیکن دوسال کے بعدوہ قرض کی ادا ٹیگی کی پوزیش میں نہیں ہے تب آپ اس کے سر پر سوار ہونے کے بجائے اسے مزید مہلت دے دیں تو یہ بہت اجروثواب کا باعث ہے۔قر آن مجید میں جہاں سود کی حرمت کا حکم آ یا ہے وہیں یہ بھی آیا ہے کہ اگرتمہارامقروض قرض لوٹانے کی حالت میں نہیں ہے تواس کے لیےمہلت بڑھاد واوراگراس کی تنگ دئی کود کھتے ہوئے قرض معاف ہی کردوتو سیسب ہے بہتر ہے۔ پیتمہارامسلمان بھائی ہےادراس نے اپنی مجبوری میں تم ہے قرض لیا تھا۔ پھر ظاہر بات ہے کہتم نے بھی اپنی اضافی دولت سے ہی اسے قرض دیا تھا'اب اگراس

و اربعین نُووی کم می در 735 می در خطابات جمد کاری قرض کوصد قد کرتے ہوئے معاف کر دوتو اللہ تعالیٰ تنہیں اس کے بدلے بہت دےگا۔ انسان کے پاس جواضافی دولت ہے اس کے بارے میں قر آن مجید میں تو یہ اصول بيان كيا كيا كيا ب: ﴿ يَسْنَلُوْنَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ \* قُلِ الْعَفُو \* ﴾ (البقرة: ٢١٩) " (اك نی کافیل کی سے یو چھتے ہیں کہ ہم (اللہ کی راہ میں ) کتناخرج کریں؟ آپ انہیں بتا دیجے کہ جوبھی تمہاری ضرورت سے زائد ہے (اسے صدقہ کر دو)''۔اس حوالے ہے یا در کھیے کہ بیر و حانی تقاضا ہے جبکہ قانونی تقاضا اس سے مختلف ہے کہ آپ ضرورت ے زائداپنے پاس رکھ سکتے ہیں اور اس میں کوئی حرج بھی نہیں ہے ۔۔ بعض صحابہ کرام بھائیے نے سورۃ البقرۃ کی مذکورہ آیت میں موجودا سلامی معیشت کے روحانی تقاضے کو قانونی سمجھ لیااور بیرائے قائم کرلی کہ کسی بھی مقدار میں سونا جاندی اینے پاس ر کھنا مطلقاً حرام ہے۔ان میں حضرت ابوذ رغفاری پیاٹنڈ جیسے صحابی بھی تھے۔ان کے اندر چونکہ زیدانتہائی درجے کا تھا تو اس کا پیمظاہرہ ہوا ۔۔۔ بہر حال حقیقت یہی ہے کہ آپ کے پاس جودولت ہے اس میں سے آپ نے زکوۃ ادا کردی ہے تو باقی مال آپ کا ہے۔آپاس کواپنے پاس رکھ سکتے ہیں ادروہ آپ کی اولا دکونتقل ہوسکتا ہے۔اگراینے پاس کچور کھنا ہی نہیں ہے تو دراشت کا قانون آخر کیے لا گوہوگا؟

اسلامی نظام معیشت پرمیراایک کتا بچہ ہے: ''اسلام کا معاشی نظام''جس میں سے واضح کیا گیا ہے کہ اسلام میں معیشت کے دونظام ہیں'ایک ہے روحانی اوراحسانی سطح پر اوراکیک ہے قانونی سطح پر ۔ قانونی سطح پر سے کہ آپ نے حلال ذرائع سے مال کما یا اور وہ مال نصاب ہے آگے بڑھ گیا اور آپ نے اس میں سے زکو ہ وے دی تو اب باقی مال آپ کا ہے اور قانونی طور پر آپ اس کے مالک ہیں ۔ جبکہ روحانی سطم پر سے کہ جو مال باقی نئے گیا ہے اس کو اللہ کے راستے میں وے دو۔ چنانچہ زیر مطالعہ حدیث میں رسول مال باقی نئے گیا ہے اس کو اللہ کے راستے میں وے دو۔ چنانچہ زیر مطالعہ حدیث میں رسول اللہ من گیا ہے اس کو اللہ کے راستے میں وی دو۔ چنانچہ زیر مطالعہ حدیث میں رسول اللہ منا ہے گئے گیا ہے اس کو اللہ کے راستے میں وی دو۔ چنانچہ زیر مطالعہ حدیث میں رسول اللہ منا ہے گئے ۔ اس کی بیدا کرو گئو اللہ کو تا ہے گئی تھی دیت بھائی کے لیے آسانی پیدا کرو گئو

و ﴿ اربعینِ مُؤویؒ کمی میں ہیں ہیں <del>( 736 میں میں خطاباتِ جمعہ کہی</del> مسلمان کی پر دہ پوشی کرنا

زىرِ مطالعه روايت مين رسول اللهُ مَا لِيَهُمُ في تيسري بات به فرماني: ((وَ مَنْ سَتَوَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ) ''جوفخص كسي مسلمان كي عيب يوشي كرك گا'الله تعالیٰ دنیاو آخرت میں اس کی عیب پوشی فرمائے گا''۔ آپ کی نظر میں کسی کا کوئی عیب آگیا ہے۔۔ تجس تو آپ نے نہیں کرنا اور ٹوہ میں نہیں گلے رہنا'اس لیے کہ سورة الحجرات میں واضح حکم ہے: ﴿ وَلَا تَجَسَّسُوْا ﴾ ''اورایک دوسرے کے حالات کی ٹوہ میں ندر ہا کرؤ'۔ آپ نے خود سے تو کسی کاعیب تلاش نہیں کیا' لیکن ایک چیز آپ کے سامنے آبی گئی تو اس پر پروہ ڈالو۔ پنہیں کہاس کا ڈھنڈورا پیٹواورلوگول کے اندر اس کا چرجا کرنا شروع کردو۔اللہ تعالیٰ کو یہ سی صورت پسندنہیں ہے اس لیے اللہ تعالیٰ نِ فَرَمَا لِيَ اللَّذِيْنَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيْعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِيْنَ امَّنُوا لَهُمْ عَذَابٌ اَكِيْمٌ ﴿ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ ﴾ (النور:١٩)'' بِ شُك جو لوگ عاِئِ مِين كه اہل ایمان میں بے حیائی کا چرچا ہو' اُن کے لیے د نیا اور آخرت میں درد ناک عذاب ہے'' کسی کا کوئی عیب' کوئی گناہ یا بے حیائی کی کوئی بات آپ کے علم میں آ جائے تواس کو چھیاؤ'اس کا چرچامت کرو۔رسول اللهُ مَا لَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ نَعْ مِا يا کہ جوکسی مسلمان کی ستر پوشی کرے گا' عیب بوشی کرے گا تو اللہ تعالی و نیا اور آخرت دونوں میں اس کی عیب بوشی فرمائے گا۔ آخرتمہارے اندر بھی تو کوئی عیب ہے نا' بے عیب ذات تو صرف اللہ کی ہے۔ کون ہے جس میں کوئی خطانہیں ہے' کوئی کی نہیں ہے؟ وہ حدیث بھی یا وکر لیجے:((کُلُّ بَنِیْ آدَمَ خَطَّاءٌ وَخَيْرُ الْخَطَّائِيْنَ التَّوَّابُوْنَ))(١) كمتمام بن آ دم نهايت خطا كاربي اوران خطا کاروں میں بہتر و ہلوگ ہیں جوتو بہ کریں' رجوع کریں' گناہ پراصرار نہ کریں اور کسی گناہ پر ڈیرا ڈال کر بیٹھ نہ جائیں۔اس کے لیے میں مثال دیا کرتا ہوں کہ اگر کہیں بارش کی وجہ سے کیچڑ بن گیا ہے آپ وہاں سے گزرر ہے ہیں آپ کا پاؤل پھسلا اور آپ

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه كتاب الزهد باب ذكر التوبة. وسنن الترمذي ابواب صفة القيامة والرقائق والورع.

و اربعین نؤوی کی دو جود (737 می دی در داابت جمع کرگ داب آپ و بال پڑے تو نہیں رہے ' بلکہ فوراً اٹھتے ہیں اور کپڑے ساف کر کے آپ ہے کہیں نفس امارہ کے بہکاوے کی وجہ ہے آپ ہے کوئی لغزش ہوگئی یا ماحول کے اثرات کے تحت آپ ہے کوئی گناہ سرزدہوگیا تو فوراً اللہ کی جناب میں تو بہرو۔ اس بارے میں سورۃ النساء میں ارشادہ کے کہا گرفوراً تو بہروگیا تو اللہ تو اللہ تو اللہ تعالی کے ذی تمہاری تو بہ کو قبول کرنا واجب ہے۔ فرمایا: ﴿ إِنَّهُمَا اللَّهُوْ بُونَ وَلَى اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰہُ کَا اللّٰهُ کَا کُو اللّٰہُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا کُو اللّٰهُ کَا کُلُو اللّٰهُ کَا کُو کُو کُلُو کُلُ

#### مسلمان بھائی کی مدد کرنا

چوشی بات رسول الله منگر الله عنی ناز (والله فی عون العبد ما گان العبد فی عون العبد ما گان العبد فی عون آخی استان اور الله مناز و سیحے کہ س قدر بیاری تعلیمات ہیں اور س قدر عمد انداز بیان اور جامع الفاظ ہیں ۔ '' اور الله تعالیٰ بندے کی مدد کرتا رہتا ہے جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے '۔ آپ اپنے بھائی کے کام میں وقت لگارہ ہیں تو الله تعالیٰ آپ کے کام میں لگ جائے گا اور آپ کی ضرور تیں پوری کرے گا۔ اس سے الله تعالیٰ آپ کے کام میں لگ جائے گا اور آپ کی ضرور تیں پوری کرے گا۔ اس سے اون ورجہ یہ ہے کہ کوئی شخص مظلوم ہے اور وہ آپ سے آکر کہتا ہے کہ فلال حاکم کے باس جا کر میری بات ہتا ہے' میری بات کوئی نہیں سن رہا۔ اگر اس کی بات ہے ہے اور پیس جا کر اس کی بات ہے ہے اور پیس تو بیا تو بیا کر اس کی سفارش کرتے ہیں تو بیش نو ظاہری بات ہے کہ آپ کا وقت بھی گا تو اسے عرصے تک آپ کے سارے کام اللہ سنجا لے گا۔

اس حوالے سے ایک واقعہ بہت مشہور ہے کہ میں ایک تاجر آیا اور ابوجہل نے اس سے بہت سامال واسباب خریدا 'لیکن پیسے نہیں دیے۔اب وہ بیچارہ لوگوں سے فریا د کرتا پھر رہا ہے 'لیکن کوئی اس کی مدد کے لیے تیار نہیں ہے۔ایک جگھ پر بہت سے سردار ویر اربعین نؤوئ کمی میں ہوں (738 میں میں خطابات جمعہ کہیں بیٹھے ہوئے تھے وہ تا جران کے پاس گیا اور ان سے فریاد کی کہ ابوجہل میری رقم نہیں

بھے ہوئے سے وہ تا ہر ان نے پائل کیا اور ان سے فریادی کہ ابو ہمل میری رم ہیں دے رہادی ہوں کہ ابو ہمل میری رم ہیں دے رہانہ تو انہیں شرارت سوجھی۔انہوں نے کہاوہ محف جو وہاں نماز پڑھ رہا ہے'اس کے پائل جاؤ' وہ تمہارا مال ولوا سکتا ہے۔وہ شخص نبی آخر الزمال حضرت محمِمُ اللَّهُ عِنْمَ تھے۔تا جر

یاس جاو 'وہ مہارا مال ولوا سلما ہے۔وہ طف بی آخر الز مال حضرت محمد ملا تی ہے۔ تاجر فیصرت کو ملا تی ہے۔ تاجر فیصر الرم ملا تی ہے کہ است کی تو آپ فورا است کی تو آپ فورا اس کے ساتھ چل پڑے۔ ابوجہل حضور مُنا اللہ تا ہے کہ ماتھ چل پڑے۔ ابوجہل حضور مُنا اللہ تا ہم کا بدترین دشمن تھا' اس کے باوجود آپ اُس

اس کے ساتھ چل پڑے۔ ابوجہل حضور مُٹاٹیٹے کا بدترین دشمن تھا'اس کے باوجود آپ اُس تاجر کے ساتھ ابوجہل کے گھر گئے اور دروازے پر جا کر دستک دی۔ ابوجہل باہر آیا تو آپ نے فرمایا کہ اس کا مال ادا کرد۔ وہ فوراً اندر گیا اور خاموثی کے ساتھ جا کے مال اس سے معالیفیز نہ نہ میں ایک تاریخ نہ نہ میں مثالث نگائی ساتھ سے مثالث نہ نہ ہے۔

ا ب عے حرفایا کہ ان 6 ماں اوا حرور وہ ورا اندر نیا اور طاحوں ہے ما تھ جائے ماں

ایس سے آیا ۔۔۔ بیر عب اللہ تعالیٰ نے حضور اکرم کالٹیٹی کو دیا تھا۔ آپ کالٹیٹی خود فرماتے

ایس: ((بیعث یع بحوامع الکیلم و نیصوٹ بالڈ غیب))(۱) ''میں جوامع الکلم کے ساتھ

بھیجا گیا ہوں اور رعب کے ذریعے میری مددکی گئی ہے' ۔۔۔ ظاہر بات ہے کہ آپ کے

حرف ایک کا عدم میں جہا کی این معالیات سے کہ آپ کا اللہ ایس کا اللہ ایس کا اللہ ایس کے مال ایس کا اللہ ایس کے دور اس کا اللہ ایس کیا گیا ہو ایس کا اللہ ایس کے دور کیا تھا کیا گیا ہو گئی ہے۔ ایس کا اللہ ایس کی بیان کیا گیا ہو گئی ہے۔ ایس کیا گیا ہو گئی ہو گئی ہے۔ ایس کیا گیا ہو گئی ہے۔ ایس کیا گیا ہو گئی ہو

چہرہ مبارک کارعب جب ابوجہل کے اوپر پڑا تو اس نے بلا چون و چرااس کا مال لا کے دے دیا۔ دیکھئے آپ مُؤَیِّنِا کیا انجان بندے کی مدد کے لیے اس کے ساتھ چلے اور اس کے پاس جارہے ہیں جو آپ کا بدترین دشمن ہے۔صرف اس لیے کہ کم سے کم اس مظلوم کی کوئی دادری ہوجائے۔

# طلب علم کی فضیلت

زیر مطالعہ حدیث کو بنیا دی طور پر دوحصوں میں تقسم کیا جاسکتا ہے پہلے حصہ میں حسن معاشرت کے اصولوں کو بیان کیا گیا ، جس کا مطالعہ ہم کر چکے ہیں جبکہ دوسرے حصہ میں طلبِ علم اور درس و تدریس کی فضیلت کو بیان کیا گیا ہے ۔ الحمد لللہ 'میں نے اس کا میں ہیا سے اس کا عرصہ لگایا ہے۔ میں جب میڈیکل کالج میں پڑھتا تھا میں بچاس برس سے زیادہ کا عرصہ لگایا ہے۔ میں جب میڈیکل کالج میں پڑھتا تھا (۱۹۴۹ء ہے ۱۹۵۹ء ہے) تو اس زمانے میں بھی میرا درس قرآن ہوتا تھا اور وہ بسند کیا

جاتا تھا۔ میڈیکل کی تعلیم کے ساتھ قرآن سے بھی مناسبت اللہ نے عطافر مادی تھی' لیکن اس کے بعد پھرمیری زندگی کا اصل کام ہی بدر ہا: قرآن پڑھنا پڑھانا' سمجھنا سمجھانا' سیکھنا (۱) صحیح البحاری' کتاب الحھاد'باب قول النبی شکھے نصرت بالرعب مسیرہ شھر۔ و اربعین نؤوی کی محدی در (739 کار دی فطابات جمعہ کھی

سکھانااور قرآن کی تعلیم کوعام کرنااور لوگوں تک پہنچانا۔ اللہ کاشکر ہے کہ بہت سے نوجوان ایسے تیار ہو گئے ہیں جواس انداز میں اب درس دے رہے ہیں اور قرآنی تعلیمات کوعام کرنے کا کام کررہے ہیں۔ چراغ سے چراغ روش ہوتا ہے ورنہ ایک اسلیم آ دمی سے کیا ہوگا۔ میرے اس کام کوآگے لیے کر چلنے والے اب بہت سے ہیں گویا میری محنت کیا ہوگا۔ میرے اس کام کوآگے لیے کر چلنے والے اب بہت سے ہیں گویا میری محنت کیا ہوگا۔ میرے اس کام کوآگے لیے کر چلنے والے اب بہت سے ہیں گویا میری محنت کیا ہوگا۔ میرے اس کام کوآگے لیے کر چلنے والے اب بہت سے ہیں گویا میری محنت کیا ہوگا۔ میرے ہوئی ہے۔

طلبِ علم اوراس کی فضیات کے حوالے سے بید مدیث بہت اہم ہے۔ چنانچر رسول اللہ منافی نے اس بارے میں فرمایا: ((وَ مَنْ سَلَكَ طَوِیْقًا یَلْتَمِسُ فِیْهِ عِلْمًا اللہ منافی نَوْدِیْ اللہ منافی نَوْدِیْ اللہ منافی نَوْدِیْ عِلْمَ اللہ منافی نَوْدِیْ اللہ منافی نَوْدِی کی است کے لیے کوئی راستہ طے کرنا شروع کیا ۔۔۔۔ ایا کہ جب احادیث جع کی گئی ہیں تو اس کے لیے کد ثین نے دور دراز کے سفر کیے۔ ایبا بھی ہوا کہ حدیث جع کرنے والے صاحب کو معلوم ہوا کہ فلال شہر مثلاً بھرہ یا بغداد میں ایک صاحب موجود ہیں جو اس حدیث کی روایت الی سند سے کرتے ہیں جس میں راویوں کی تعداد کم ہے تو وہ لمبا سفر کر کے گئے اور جا کر کہا کہ میں نے سا ہے کہ آپ حضور منافی ہیں نے دوایت کرتے ہیں؟ انہوں نے اثبات میں جواب دیا تی ہاں میصد بیٹ میں اس طرح روایت کرتا ہوں۔ بس وہ حدیث می اور فوراً واپس میں شامل نہیں کرنا چا ہا ور اس مقصد کے لیے آیا تھا اور اس مقصد میں کی اور چیز کو میں شامل نہیں کرنا چا ہتا۔

ای طرح بعض لوگ مراکز علمی کی طرف سفر کرتے تھے۔ جیسے مشہور واقعہ ہے کہ شخ عبدالقادر جیلانی بڑے ہے۔ کوان کی والدہ نے حصولِ علم کے لیے روانہ کیا تو بچھا شرفیاں ان کی واسکٹ کے اندرسی دی تھیں کہ وقتِ ضرورت ان کے کام آئیں گی۔ راستے میں ڈاکوڈس نے ڈاکہ ڈالا۔ ڈاکوؤس کا سردار ہرایک سے بوچھتا تھا کہ تمہارے پاس کیا ہے؟ سب کہتے کہ بچھنہیں ہے کیکن جب تلاشی ہوتی تھی تو بچھ نہ بچھنگل آتا تھا۔ اس نوجوان سے بوچھا گیا کہ تمہارے پاس کیا ہے؟ تواس نے کہا میرے پاس جالیس اشرفیاں ہیں۔ سردار نے کہا: کہاں ہیں ہمیں تو کہیں نظر نہیں آئیں۔ انہوں نے کہا کہ میری واسکٹ و اربعین نووی کی مرح مرح (740 عرف خطابت جمعه کیات اندرسلی ہوئی ہیں۔ انہوں نے کھول کے دیکھا تو واقعی وہاں چالیس اشر فیاں تھیں۔ اس کا اتنااثر ہوا کہ ڈاکوؤں کا سارا قافلہ تا ئب ہو گیا۔ وہ اشر فیاں بھی انہیں واپس کیس اور باقی بھی جن کا مال لوٹا تھا' وہ واپس کیا۔ پھران کی زندگی نیکی کے حصول میں لگ گئی۔ معلوم ہوا کیلم کے حصول کے لیے سفر کرنے میں یقیناً خیر ہوتی ہے۔

رسول اللَّهُ كَالُّيْنُ مِنْ مِنْ اللَّهُ عَلَى طَرِيْقًا يَلْتَمِسُ فِيْهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ بِهِ طَرِيْقًا إِلَى الْبَحَنَّةِ)) '' جو تحص حصولِ علم ك ليكوئي سفرا ختيار كرتا بتوالله تعالى اس کی بدولت اس کے لیے جنت کا راستہ آسان کر دیتا ہے''۔ طلب علم کے لیے سفر گویا جنت کی طرف سفر ہے۔غور سیجیے کہ یہاں کون ساعلم مراد ہے۔ایک علم تو وہ ہے جیے سیجنے کے لیے ہم امریکہ یاکسی اور ملک جاتے ہیں ۔مثلًا فلاں انجینئر نگ پڑھنے جا رہے ہیں' فلاں کورس کرنے جارہے ہیں' پی ایچ ڈی یا ایم بی بی ایس کرنے جارہے ہیں۔ان کے بارے میں جان لیجے کہ بیام نہیں' فنون ہیں ۔جیسے ایک موجی جو تیاں گانٹھ کریمیے کما ر ہاہے تو جو تیاں گانٹھناا کیے فن ہے اس لیے کہ ہڑتھ جو تیاں نہیں گانٹھ سکتا۔اسی طرح بڑھئے کے پاس ایک فن ہے اوروہ اپنے فن کواستعال میں لا کرلکڑیوں سے مختلف چیزیں بنا تاہے۔ یہی معاملہ ایک بڑے سرجن کا ہے کہ وہ بھی جسم کو چیر تاہے اس میں سے کوئی غلط چیز نکال کر پھری دیتاہے۔ چنانچہ ڈاکٹری'انجینئر نگ دغیرہ پیعلوم نہیں' فنون ہیں۔اصل علم توعلم مہدایت ہے جواللّٰہ کی کتاب اور رسول اللّٰهُ مَلَّاللّٰہُ بَاسنت سے حاصل ہوتا ہے۔ چنانچہ رسول الله مُنَافِينِم کے اس فرمان کا مصداق وہ صحف ہے جوعلم ہدایت کے حصول کے لیے سفر كرتا ہے تواللہ تعالیٰ اس سفر کی بدولت اس كے ليے جنت كاسفرآ سان كر دیتا ہے۔

## تلاوت ِقر آن اور درس و تدریس کی فضیلت

آ کے سنے رسول الله مَنَّ اللهُ الله

و ﴿ اربعين نؤوي كم عرب عرب (741 ع و المحاود فطابات جمع كلاي آپیں میں ایک دوسرے کو درس دینے کے لیے .....' ایک تو ہمارا ( یک طرفہ ) درس ہوتا ہے' بتھوڑ المیا ہوتا ہے' اس لیے کہ اس میں آیت کے ہر ہرلفظ کے بارے میں بتانا پڑتا ہے کہاں کیپہ معانی ہیں'اس کی بیتر تیب ہے بیتر جمہ ہے اور پھراس کامفہوم سیہ۔ یہاں لفظ'' تداری'' آیا ہے۔ تدارس کاعمل دوطرفہ ہوتا ہے۔ یعنی آپ ایک سٹڈی سرکل بنا کر بیٹے جائیں۔ایک آیت پڑھی گئی تو ہرایک سے باری باری بوچھا گیا کہ آپ نے اس سے کیاسمجھا؟اس طرح سب نے جوسمجھاوہ باہمی تبادلہ کردیا۔ بیا یک بہت انجھی روایت ہے اور میں نے دسمبر 192ء میں انگلینڈ میں بیددیکھا تھا۔ یا کتانی لڑکول کا ہاسل تھا' وہاں ہیہ ہوتا تھا کہ جمعہ کے بعدلڑ کے بیٹھتے تھے۔۔لڑ کے بھی وہ تھے کہ کوئی یی ایج ڈی کر چکے تھے' کوئی کررہے تھے' کوئی ایم اے ماایم ایس سی کےسٹوڈنٹ تھے۔ ان میں کوئی بھی پرائمری' ہائی سکول یا کالجے لیول کےسٹوڈ نٹ نہیں تھے — وہ نمازِ جمعہ کے بعد حلقہ بنا کر بیٹھتے ۔قرآن مجید کا ایک رکوع ایک نے پڑھا'اگراس میں اس نے کوئی نلطی کی تواس کی تھیج کر دی گئی ۔ وہی رکوع دوسر بے نے پڑھا' پھر تیسر ہے نے پڑھا تا کہ تجوید سیجے ہو جائے۔ پھران کے ذہبے بیہونا تھا کہ ہرکوئی مختلف تفسیریڑھ کے آئے اورا پناا پنابیان کرے — تواہے ہم کہیں گے سٹڈی سرکل ۔ بیتدارس ہے جس کورسول

سكون اوراطمينان كنزول كا باعث: آپ تَلْقَيْمُ نِهُ مَا يَكُ جب لوگ الله ك گھروں میں ہے كسى گھر میں جمع ہوں الله كى كتاب كو پڑھنے كے ليے اور آپس میں باہم ایک دوسرے كو سجھنے سمجھانے (تدارس) كے ليے تو اس كا بتیجہ بیہ ہوتا ہے: ((اللّا نُولَتُ عَلَيْهِمُ السَّكِيْنَةُ)'' ان پرسكينت نازل ہوتی ہے' ريعنی الله كی طرف سے سكون اور اطمينان نصيب ہوتا ہے جو ايمان كا اصل حاصل ہے۔ ايمان امن ہے ہے' اس ليے حضور سُلُ اللّٰهُ عُلَيْنَا بِالْاَمْنِ وَالْإِيمَانِ والسَّلامَةِ وَالْإِسْلَامِ' رَبِّیْ وَرَبُّكَ اللّٰهُ)) (ا) ''اے الله اس چاند كو ہمارے ليے امن والسَّلامَةِ وَالْإِسْلَامِ 'رَبِّیْ وَرَبُّكَ اللّٰهُ)) (ا) ''اے الله اس چاند كو ہمارے ليے امن '

اللَّهُ فَأَيْنِيُّكُمْ نِي بهت فضائل كا باعث قرار ديا ہے۔

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي كتاب الصوم باب ما يقال عند رؤية الهلال-

و اربعین نؤوی کی دور 142 می دور 142 می دور خطابات جمعه کار ادر تمبارا پروردگاراللہ ہے'۔
ایمان سلامتی اور اسلام کا باعث بنا۔ (اے چاند) میرا اور تمبارا پروردگاراللہ ہے'۔
سلامتی اسلام ہے ہاورامن ایمان ہے۔ امن انسان کی داخلی کیفیت ہے' جبکہ سلامتی ایک معاشر تی معاملہ ہے۔ پہلے امن ہوگا اور بعد میں معاشرہ میں سلامتی کا دور دورہ ہوگا۔ امن وسلامتی بہت ضروری ہے تا کہ کسی ہے کسی کوکوئی نقصان نہ پنج کوئی کسی کو اس ناحق قبل نہ کرے' کوئی کسی کا مال نہ چھنے' لہذا ایک دوسرے کے لیے سلامتی والے بن باقت آلی جنت کے بارے میں آیا ہے کہ دہ ایک دوسرے کوسلام کریں گے: ﴿ إِلَّا قِنْکُلّا مِسْلُما سَلْمُا اِسْلُما اِلَ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

عَلَى شَيْءٍ إِذَا فَعَلْتُمُوْهُ تَحَابَبُتُمْ، أَفْشُوا السَّلَامَ بَيْنَكُمْ))(1) "تم برگز جنت میں داخل نہیں ہوسکو گے جب تک کہمؤمن نہ ہو،اورتم برگز مؤمن نہ ہوسکو گے جب تک آپس میں محبت نہ کرو ۔ کیا میں تمہاری راہنمائی نہ کروں اس چیز کی طرف کہ اگرتم اس پڑمل کروتو آپس میں محبت پیدا ہو جائے: اینے درمیان سلام کوعام کرو!"

((لَا تَدْخُلُوْنَ الْجَنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوْا، وَلَا تُؤْمِنُوْا حَتَّى تَحَابُّوْا، أَوَلَا أَدُلُّكُمْ

دنیا میں greetingکے اور بھی الفاظ ہیں 'مثلاً گڈ مارنگ 'گڈ ایوننگ 'ہائے' ہیلو نمستے وغیرہ کیکن ان میں بہترین' السلام علیم' ہے اور اس کا جواب دینا بھی واجب ہے۔اس کے جواب کے بارے میں فرمایا گیا کہتم اس سے بڑھ کر جواب دو نہیں تو کم سے کم اتنا جواب تو لازی دو۔سورۃ النساء میں فرمایا گیا:﴿ وَإِذَا حُیتِیْتُمْ بِتَعِحِیَّةٍ فَحَیُّوْ ا بِاَحْسَنَ مِنْهَا اَوْرُدُّوْهَا ﴾ (آیت ۸۲)' اور جب تمہیں سلامتی کی کوئی دعا دی جائے تو تم بھی سلامتی کی کوئی دعا دی جائے تو تم بھی سلامتی کی اس سے بہتر دعا دویا ای کولوٹا دو' ۔ بعض لوگ اینے تکبر میں سلام کے جواب

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان انه لا يدخل الجنة الا المؤمنون .....

و اربعین نووی کمی در (۲۹۵ کاریدی در فطابات جمد کمی

میں بس سر ہلا دیتے ہیں۔ بیرو سیجے نہیں ہے اور بیانکبر کی علامت ہے۔ کسی نے آپ کو ''السلام علیک'' کہا ہے تو جواب میں آپ'' وعلیکم السلام'' کہیں' بلکہ بہتر ہے کہ بڑھا کر ''وعلیکم السلام ورحمۃ اللہ و برکانہ'' کہیں۔

رحمت اور فرشتوں کا گھیر لینا: رسول الله من الله الله علی کے جولوگ الله کے گھر میں جمع ہوکر قرآن مجیدی تلاوت کرتے ہیں ورس و تدریس کرتے ہیں توان پرایک توسکون و اطمینان کی کیفیت نازل ہوتی ہے دوسری فضلت ان کی سے ہے کہ :((وَ غَشِیتُهُمُّ اللّهُ خَمَةُ))''اور رحمت خداوندی انہیں ڈھانپ لیتی ہے''۔ان پرسایڈ گن ہوجاتی ہے۔ الله تعالی کی رحمت جوش الله تعالی جب و کیھتے ہیں کہ بیلوگ میرا کلام پڑھ رہے ہیں تواللہ تعالی کی رحمت جوش میں آتی ہے۔ تیسری فضلت بے بتائی گئ کہ:((وَ حَفَّتُهُمُ الْمَلَا فِکَةُ))''اور فرشتے ان میں آتی ہے۔ تیسری فضلت بے بتائی گئ کہ:((وَ حَفَّتُهُمُ الْمَلَا فِکَةُ))''اور فرشتے ان کے گرد جاروں طرف سے گھیراڈال لیتے ہیں۔''

الله کا فرشتوں کے سامنے اُن کا تذکرہ کرنا: مندرجہ بالا تین نضائل کے علاہ ہ رسول الله کا فرشتوں کے سامنے اُن کا تذکرہ کرنا: مندرجہ بالا تین نضائل کے علاہ ہ رسول الله کا فیٹمن عِنْدَهُ) ''الله ان کا ذکر کرتا ہے ان کے سامنے جواس نے فرمایا: ((وَ ذَکو هُمُ اللّٰهُ فِیْمَنْ عِنْدَهُ)) ''الله ان کا ذکر کرتا ہے ان کے سامنے ہواس کے پاس بین' ۔ الله تعالی ان کے سامنے اپنے ان نیک بندوں کا تذکرہ کرتا ہے سے ملائکہ کے بھی کچھ در جے ہیں۔ ملائکہ کا ایک گروہ دنیا کے انظام وانفرام میں لگا ہوا ہے۔ ایک گروہ ملائکہ مقربین کا ہے جواللہ تعالی سے نہایت قرب رکھتے ہیں۔ پھروہ آٹھ فرشتے ہیں جو حاملینِ عرش ہیں' الله تعالی کے عرش کو کے اندر بھی حفظ مراتب کا معاملہ ہے ۔ لہذا الله تعالی ملائکہ مقربین میں ان کا ذکر کرتا ہے اور ان سے کہتا ہے کہتم تو کہتے تھے یہ آ دم زمین میں خوزین کی کرے گا اور فساد میا گئے گا 'لیکن ویکھومیرے یہ بندے بغیر کسی دنیوی غرض کے صرف میرے کلام کو شخصے کے لئے جمع ہوئے ہیں۔

اللّٰہ كاشكر ہے كہ اسى دور ميں 'اسى لا ہور ميں سات سات سوآ دمى اتو اركى صبح كوميرا

درس سننے کے لیے مبعد شہداء میں جمع ہوتے رہے ہیں۔اس درس میں کوئی سیاست کی بات نہیں ہوتی تھی'نہ حکومت کے خلاف اور نہ ابوزیشن کے حق میں۔اس طرح اس میں فرقہ واریت کی بھی کوئی بات نہیں ہوتی تھی'نہ اختلافی مسائل ہوتے تھے اور نہ ہی قصے کہانیاں ہوتی تھیں' بلکہ صرف اور صرف اللہ کی کتاب بڑھنا پڑھانا اور سیکھنا سکھانا ہوتا تھا۔جواللہ کی کتاب بڑھنا پڑھا اور اس ضمن میں کوئی ہمتان نہیں ہوتا تھا۔ جواللہ کی کتاب کہہ رہی ہے اے کھل کر بیان کیا جاتا تھا اور اس ضمن میں کوئی سمان ہیں ہوتا تھا۔ خواللہ کے بارے میں ہی اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کا ذکرا ہے فرشتوں کے سامنے کرتا ہے۔

زیر مطالعہ جملہ میں 'فیٹی بیئت مِنْ بُیُوْتِ اللّٰهِ ''کے الفاظ آئے ہیں اور اس کا مصداق اولا مجد ہی ہوگی اس لیے کہ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ مسجد یں اللہ کے گھر ہیں۔ ویسے تو ہم'' بیت اللہ' خانہ کعبہ اور مجد حرام کو کہتے ہیں'لیکن آپ مُنَافِیْنِ کے فرمان کی روسے کُل روئے زمین کی مسجد یں کعبہ کی بیٹیاں ہیں۔ جبکہ شار حین حدیث نے اس کو عام رکھا ہے کہ بیصرف مسجد کے ساتھ خاص نہیں ہے' بلکہ جس جگہ کو بھی آپ نے تلاوت قرآن مجید اور درس وقد رئیں کے لیے خاص کیا ہے تو گویا اس کا شار بھی اللہ کے بیوت میں ہوگا۔

ایک بار پھرس لیجے رسول الله منگالی نے فرمایا: (و مَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِی بَیْتٍ مِنُ بِیُوْتِ اللّٰهِ) ''نہیں جمع ہوتے کھ لوگ الله کے گھروں میں ہے کی گھر میں '(یَتُلُوْنَ کِتَابَ اللّٰهِ وَیَتَدَارَسُوْنَهُ بَیْنَهُمْ) ''الله کی کتاب کو پڑھتے ہوئے اور آپس میں ایک دوسرے کوافہام و تقہیم کرتے ہوئے '((الاّ نَزَلَتْ عَلَیْهِمُ السَّکِیْنَةُ) ''مگر یہ کہ ان پر سکینت نازل ہوتی ہے '((و عَشِینَهُمُ اللَّ حَمَةُ) ''اور رحمت خداوندی ان کو ڈھانپ سکینت نازل ہوتی ہے '((و عَشِینَهُمُ اللَّ حَمَةُ) ''اور الله ان کے گرد گھرا ڈال لیتے ہیں' لیتی ہے '((و حَفَیْنَهُمُ اللّٰهُ فِیْمَنْ عِنْدَهُ)) ''اور الله ان کا تذکرہ اُن فرشتوں ہے کرتا ہے جواُن (و ذَکَرَهُمُ اللّٰهُ فِیْمَنْ عِنْدَهُ) ''اور الله ان کا تذکرہ اُن فرشتوں ہے کرتا ہے جواُن کے پاس ہیں' کہ میرے بندے میرے فلال گھر میں یا فلاں مقام پر میری کتاب کو پڑھنے کے لیے جمع ہیں اور اس میں ان کا کوئی اور مقصد نہیں ہے' کوئی دُنیوی غرض و غایت نہیں ہے سوائے میری کتاب ہے حجت کے۔

# بغض ِ صحالیًّ در حقیقت بغض رسول ہے!

میں نے آپ کو بیاصدیث سنا کی تھی:

((اَللَّهَ اَللَّهَ فِيْ أَصْحَابِي لَا تَتَّخِذُوْهُمْ غَرَضًا بَعْدِي ، فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَبِحُيِّيُ أَحَبَّهُمْ ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَيِبُغْضِيْ أَبْغَضَهُمْ))(١)

''میرے بعد میرے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرنا اور ان کو ہدف ملامت نہ بنانا' اس لیے کہ جس نے ان سے محبت کی اس نے میری محبت کی وجہ سے ان سے محبت کی اور جس نے ان سے بغض رکھا اس نے مجھ سے بغض رکھنے کی وجہ سے ان سے بغض رکھا۔''

لیمنی میرے اصحاب پر تنقید کرنے 'سب وشتم کرنے' ان کی برائی بیان کرنے ہے بچو۔ جو کوئی بھی ان سے محبت کرتا ہے وہ میری محبت کی وجہ سے کرتا ہے' اس لیے کہ وہ نسبت محمدی کے ساتھ صحابی بنا ہے۔ چنانچہ جس کے دل میں میری محبت ہے تواس کے دل میں میر ہے صحابہؓ کی محبت بھی ہوگی۔ دوسری بات بیہ کہ جومیر ہے صحابہ سے بغض رکھے گا تو اس کا اصل بغض مجھ سے ہے۔میرے صحابہ پر جوبغض نکالتا ہے'ان پرست وشتم کر تا ہے' تبرًا كرتا ہے انہيں برابھلا كہتا ہے ان پر تنقيديں كرتا ہے تو در حقيقت اسے اُن سے نہيں مجھ ہے بغض ہے۔ ظاہر ہے ابیاشخص آنحضورمَ کی ٹیا کم پرتو اپنا بغض نکال نہیں سکتا' اس لیے کہ آ یے مُلَا تَیْزُ کو کچھ کہنا ایبا ہی ہے جیسے آسان پر تھو کنا۔اب تھوک آسان پر تو جائے گانہیں' اینے منہ پر ہی آئے گا۔ آپ مُلَاثِیَّا اِتنی بلند ترین شخصیت ہیں کہ کوئی بہت ہی بدنصیب اور بہت ہی بدطینت انسان ہوگا جوآ ہے گانٹیکا کی ذات برطعن وتعریض کرے گا۔ جو پچھ بھی ڈنمارک میں یامغرب میں کہیں اور ہورہا ہے وہ تو تمن کررہے ہیں کیکن نام نہاد مسلمانوں میں بھی ایسے لوگ پیدا ہوئے جنہوں نے آپ مُلَا اللّٰهُ مَلَى ذات ہر رکیک حملے کیۓ جاہے وہ سلمان رشدی ہویاتسلیمہ نسرین بنگالی جونام کےمسلمان تھے۔ سہرحال عام طور پرلوگ حضورمَ کاللیّنام کی ذات پر حملهٔ بین کرتے بلکہ آپ کے صحابہ کرام زمالیّن پر حملہ (١) سنن الترمذي ابو اب المناقب باب في سب اصحاب النبي الله

کرتے ہیں'اوراس حملے کی زودراصل حضور مُلَا ﷺ کی ذات پر پڑتی ہے' کیونکہ درخت اپنے کھیل سے بیجانا جاتا ہے۔ پھل کڑوا ہوگا تو لوگ کہیں گے اس درخت کا پھل اچھا نہیں ہے اور اگر پھل اچھا ہے تو لوگ درخت کی تعریف کریں گے۔ گویا بغضِ صحابۃ دراصل بغضِ رسول ہے۔ اسی لیے صحابۃ پرتنقید کرنے اور طعن وشنع سے بہرصورت بچنا چاہیے۔ کا میا بی کا دارو مدار حسب ونسب پرنہیں' اعمال پر ہے

الله تعالیٰ ہمیں قرآن وحدیث کی ان تعلیمات پڑمل کرنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آمین یارتِ العالمین!

أَقُولُ قَوْلِيُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00



الله رب العزت كافضل عظيم الله رب العزت كافضل عظيم (در أس كي وسعت رحمت

فطررمسنونہ کے بعد:

أَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ -- بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمنِ الرَّجِيْمِ O

۱۸ جولا کی ۲۰۰۸ ء کا خطابِ جمعه

مَنُ جَآءَ بِالْعَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ اَمْقَالِهَا ۚ وَمَنْ جَآءَ بِالسَّيِّعَةِ فَلَا يُجْزَى اللَّا مِثْلَهَا وَهُمُولَا يُظْلَمُونَ ﴿ (الانعام)

مَنْ جَآء بِالْحُسَنَةِ فَكَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ۚ وَمَنْ جَآء بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُحْزَى الَّذِينَ عَبِلُوا السَّيِّئَةِ فَلَا يُحْزَى الَّذِينَ عَبِلُوا السَّيِّئَةِ فَلَا يُحْرَى الَّذِينَ عَبِلُوا السَّيِّئَةِ فَلَا يُحْرَى الَّذِينَ

مَنُ عَلِلَ سَيِتَاةً فَلَا يُخْزَى إِلَّا مِثْلَهَا \* وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكْرٍ أَوْأُنْثَى وَهُومُوْمِنٌ فَأُولِلِكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ يُدْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِحِسَابِ (المؤمن)

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللَّهُ عَنْهُمَا 'عَنْ رَّسُوْلِ اللَّهِ يَنْظَةَ فِيْمَا يَرْوِىْ عَنْ رَبِّهِ عَزَّوَ حَلَّ قَالَ :

((إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّقَاتِ ثُمَّ بَيَّنَ ذَٰلِكَ — فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَةً حَسَنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَةً خَسَنَةً فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَةً خَسَنَةً كَامِلَةً ، وَإِنْ كَتَبَهَا اللَّهُ مَيْنَةً وَاحِدَةً )) (١)

هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللَّهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً )) (١)

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الرقاق باب من هم بحسنة او بسيئة وصحيح مسلم كتاب الايمان باب اذا هم العبد بحسنة كتبت واذا هم بسيئة لم تكتب

''اللہ تعالیٰ نے نکیاں اور برائیاں لکھ دی ہیں اور پھر اس کو واضح بھی کر دیا ہے ۔۔۔ کوئی شخص نیکی کا ارادہ کر ہے اور ابھی اس نے اس پڑمل نہ کیا ہوتو اللہ تعالیٰ اسے اپنے ہاں مکمل نیکی درج فر مالیتا ہے۔ اور اگر نیکی کا ارادہ کر کے اس پر عمل بھی کر لے تو اللہ تعالیٰ اس ایک نیکی کو اپنے ہاں دس گنا ہے لے کر سات سو گنا بلکہ اس ہے بھی کئی گنا زیادہ لکھ لیتا ہے۔ اور اگر انسان برائی کا صرف ارادہ کر ہے اور اگر انسان برائی کا ارادہ کر ہے تو بھی اللہ تعالیٰ اسے اپنے ہاں مکمل نیکی لکھ لیتا ہے۔ اور اگر برائی کا ارادہ کر کے مل بھی کر لے تو اللہ تعالیٰ اپنے ہاں اسے صرف ایک ہی گناہ لکھتا ہے۔''

#### معزز سامعین کرام!

اربعین نووی کی حدیث نمبر ۳۷ کا آج ہم نے مطالعہ کرنا ہے۔ بیرحدیث مبارکہ بندوں پراللہ تعالیٰ کی رحمت وراُفت کی عظیم ترین مظہر ہے اور یہی مضمون قر آن مجید میں بھی کئی جگہ بیان ہوا ہے۔

## نیکی کا بدلہ بے بہااور بدی کا بمطابقِ عمل

میں نے ابتدامیں تین آیات تلاوت کی ہیں صدیث کے مطالعہ ہے آبل ان برایک نظر ڈالتے ہیں۔ پہلی آیت سورۃ الانعام کی آیت ۱۲۰ ہے جس میں فرمایا: ﴿ مَنْ جَآءَ وَالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ اَمْثَالِهَا ﴾ ''جوکوئی نیکی کا کوئی عمل کرے گا تو اس کے لیے اس کا دس گنا اجر ہوگا'' یعنی اللّٰہ کی راہ میں اگر آپ نے سورہ پیرہ یا ہے تو آپ اللّٰہ کی طرف سے ایک ہزار روپے کے حق دار قرار پائیں گے۔ ﴿ وَمَنْ جَآءَ بِالسّیِّنَةِ فَلَا یُخْوَآبی اِللّٰہِ مِثْلُهَا وَهُمْ لَا یُظُلُمُونُ نَ ﴿ ﴾ ''ادر (اس کے برعکس) جوکسی برائی کا ارتکاب کرے گا تو اسے بس اتنا ہی بدلہ ملے گا جتنی کہ اس نے برائی کی تھی اوران لوگوں پرکوئی زیادتی نہیں ہوگی' ۔ یعنی اگر آپ نے کسی کے دس روپوں میں خیانت کی ہے تو آپ کو اتن ہی سر اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ بڑھا کر دیں گے (اس آیت میں تو تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ بڑھا کر دیں گے (اس آیت میں تو تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ بڑھا کر دیں گے (اس آیت میں تو تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ بڑھا کر دیں گے (اس آیت میں تو تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ بڑھا کر دیں گے (اس آیت میں تو تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیکی کی جز اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے ملے گی ۔ گویا نیک کی جز اللّٰہ تعالیٰ میالسے کی ہونے کی ہونے کو میں گویا کی ہونے کی ہو

دس گنا' جبکہ بعض آیات میں سات سوگنا اور بعض میں بے بہا ادر اُن گنت اجر کا ذکر ہے )' جبکہ اس کے برعکس بدی کی جزااتن ہی ہے جتنا کہ کسی نے عمل کیا ہے۔

تیسری آیت سورة المؤمن کی آیت ۴۰ ہے اور اس آیت میں ماقبل دونوں آیات کے برعکس پہلے بدی کا ذکر ہے اور پھر نیکی کا فرمایا: ﴿ مَنْ عَمِلَ سَیِّئَةً فَلَا یُجْزَتی اِلّا مِنْلَهَا ﴾ ''جوکوئی کسی برائی کا ارتکاب کرتا ہے تو اسے بدلہ نہیں ماتا مگر اس قدر جتنا اس نے بدی کی ہے' ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكْرٍ اَوْ أُنْشَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ …… ﴾ '' اور جس نے نیکی کا کوئی کا م کیا ہے خواہ وہ مرد ہوخواہ عورت اور ہووہ مؤمن سے''

## نیکی کی تبولیت کے لیے ایمان شرطِ لا زم!

آگے بڑھنے سے پہلے ایک بات نوٹ کر لیجے کہ کوئی کافر اورمشرک بھی بعض اوقات نیکی کا کام کرتا ہے 'لیکن ان کی وہ نیکی قبول نہیں ہوتی 'اس لیے کہ نیکی کی قبولیت کے لیے مؤمن ہونا شرطِ لا زم ہے' یعنی وہ اللّہ کو ما نتا ہوا وراللّہ پرایمان رکھتا ہو۔ نیکی کے حوالے سے ہمارے'' مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب' کے درس۲ میں سورۃ البقرۃ کی آیت کے اموجود ہے جوتقو کی اور نیکی کی اصل حقیقت کے حوالے سے قرآن مجید کی عظیم ترین آیت ہے۔ چنا نچہ اس آیت کو''آیڈ البر'' کا نام دیا گیا ہے۔ اس میں واضح طور برفر مادیا گیا:

﴿لَيْسَ الْبِرَّ اَنْ تُوَلَّوْا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ الْمَالُ عَلَى الْمَالُولُ عَلَى الْمَالُ عَلَى الْمَالُولُ عَلَى الْمَالُولُ عَلَى الْمَالُ عَلَى الْمَالُ عَلَى الْمَالُ عَلَى الْمَالُ عَلَى الْمَالُولُ عَلَى الْمُؤْمِلُ الْمُنْلُولُ الْمُؤْمِلُ اللّهِ لِي اللّهِ فَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّ

و اربعین نؤوی کی در (750 کار در فطابت جمد کاری

حُیّه ذَوِی الْقُرْبلی وَالْیَتُمٰی وَالْمَسٰکِیْنَ وَابْنَ السَّینِلِ ﴿ .... ﴾ ﴿ فَیکی بمی نہیں ہے کہتم اپنے چہرے شرق اور مغرب کی طرف چھیر دو بلکہ اصل فیکی اس کی ہے جوا یمان لا یا اللہ پڑاور یوم آخر پڑاور فرشتوں پڑاور کتا ہوں پراور انہاء پر۔اور دیااس نے مال اس کی محبت کے کی الرغم رشتے داروں کو اور پیمول انہاء پر۔اور دیااس نے مال اس کی محبت کے کی الرغم رشتے داروں کو اور پیمول

دوسری بات اس آیت میں بیفر مائی گئی کہ نیکی کی قبولیت کے لیے آخرت کا لیفین بھی ضروری ہے مینی اس نیکی کا کوئی بدلہ دنیا میں مطلوب نہ ہو بلکہ اس کا بورے کا 'پورا اجر آخرت میں مطلوب ہو۔اس لیے کہ دنیا کے بدلے کے لیے کوئی بھی کا م کرنا کا روبار اور تجارت کے زمرے میں آتا ہے جو حلال طریقے سے ہوتو جائز ہے حرام نہیں ہے۔ اور تجارت کے زمرے میں آتا ہے جو حلال طریقے سے ہوتو وہ نیکی نہیں رہے گئ بلکہ لیکن نیکی کے کام میں اس کا کوئی بدلہ دنیا میں اگر مطلوب ہے تو وہ نیکی نہیں رہے گئ بلکہ نیکی کی نفی ہوجائے گی۔

بہرحال سورۃ المؤمن كى زيرمطالعه آيت ميں فرمايا كيا: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ وَمُنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكُو اَوْ اُنْظَى وَهُو مُوْمِنْ ﴾ ''اورجس نے نيكى كاكوئى كام كيا' خواہ وہ مرد ہوخواہ عورت اور ہووہ مؤمن' ﴿ فَاُولِيْكَ يَدْخُلُوْنَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيْهَا بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾ ﴾ ''تو وہ لوگ ہوں گے جو جنت میں داخل كيے جائیں گے اور وہاں آنہیں جو پچھ ملے گا وہ

وہ لوگ ہوں کے جو جنت میں داخل ہیے جائیں جے اور وہاں ابیل جو چھ ہے ہورہ حیاب کتاب ہے ماورا ہوگا'' یعنی نیکی کا اجز' دس گنا یاسات سوگنا میں مقید نہیں ہے' بلکہ نیکی کا جواجران کے لیے جنت میں ہے'اس کا تو کوئی حساب کتاب ہی نہیں ہے۔ جنت کی نعمتیں: انسانی تصور سے ماوراء

میں بہت دفعہ یہ واضح کر چکا ہوں کہ قر آ ن مجید میں جنت کی نعمتوں کے شمن میں ان چیزوں کا تذکرہ ہے جن کے بارے میں ہم جانتے بھی ہیں اور جو یہاں موجود بھی مِن جِيهِ ارشادِ بارى تعالى ب ﴿ كُلَّمَا رُزِقُوْ ا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رِّزُقًا ' قَالُوْ ا هٰذَا الَّذِي رُزِفْنَا مِنْ قَبُلُ ..... ﴾ (البقرة: ٢٥) "جب بهى انهيس ديا جائے گا وبال كا كوئى كھل رزق کے طور پر (لعنی کھانے کے لیے) وہ کہیں گے بیاتو وہی ہے جوہمیں پہلے بھی دیا گیا تھا.....' وہاں آم دیا جائے گا تو اہل جنت کہیں گے کہ ہم تو دنیا میں بھی آم کھاتے تھے' لیکن اس آم کی جولذت ہوگی اس کا آپ تصور بھی نہیں کر سکتے ۔ دوسری اصولی بات اس حوالے سے بیہ ہے کہ قرآن مجید میں مذکورساری نعتوں کی حیثیت دراصل ابتدائی مہمان نوازی کی ہے جے عربی میں نُزُل کہتے ہیں۔ نَزَلَ یَنْزِلُ بَمعنی اُرْ نا۔ جیسے ہی کوئی شخص آپ کے دروازے پرآیااور کسی سواری ہے اترا' تو وہ''نَزِیل'' ہے اورآپ فوری طور یرموسم کے مطابق کوئی ٹھنڈایا گرم اسے پیش کردیتے ہیں اس کو نُزُل کہتے ہیں۔اب اگر وہ آپ کے ہاں مقیم ہو گیا تو وہ' نصّیف'' لعنی مہمان ہے اور پھراس کی ضیافت ہوگی جس کے لیے آپ یقینا اپن حیثیت کے مطابق عمدہ سے عمدہ اہتمام کی کوشش کریں گے۔اس طرح اللہ تعالیٰ اپنے مہمانوں یعنیٰ اہل جنت کی ضیافت جن نعمتوں کے ذریعے کریں گےان کا ہم تصور بھی نہیں کر سکتے ۔حضرت ابو ہر مرہ وڈاٹیؤ سے مردی ایک حدیث مين آياب رسول الله مَثَالِينَةُ إلى ارشا دفر مايا:

((قَالَ اللَّهُ عَزَّوَ جَلَّ : آغُدَدْتُ لِعِبَادِى الصَّالِحِيْنَ مَالَا عَيْنٌ رَأَتْ وَلَا أَذُنْ سَمِعَتُ وَلَا خَضَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ، فَاقُرَءُ وَا إِنْ شِنْتُمْ : فَلَا تَعْلَمُ نَفُسٌ مَّا أَخْفِى لَهُمُ مِّنْ قُرَّةِ اَعْيُنِ)) (١)

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب بدء الخلق باب ما جاء فی صفة الحنة وانها مخلوقة - وصحیح مسلم کتاب الحنة وصفة نعیمها واهلها یودیث بخاری ومسلم اور صحاح سشکی دیگر کتب کے متعدوا بواب میں بیان ہوئی ہے۔

٨ اربعين نؤوي كري من جوي ( 752 عن ١٥٠٨ خطابات جمد المن

''اللہ تعالیٰ ارشا وفر ما تا ہے: میں نے اپنے صالح بندوں کے لیے (جنت میں)
وہ کچھ تیار کر رکھا ہے جو نہ کسی آئکھ نے دیکھا' نہ کسی کان نے سنا اور نہ کسی انسان
کے دل میں اس کا گمان ہی گزرا۔ (پھر آپ ٹُلُ اَلْیُا نے فرمایا:) اگر تم چاہوتو یہ
آیت پڑھا و:''پس کوئی جان مینہیں جانتی کہ ان (اہلِ جنت) کی آئکھوں کی
شمنڈک کے لیے کیا کچھ چھیا کر رکھا گیا ہے (السجدة: ۱۷)۔'

## اہل ایمان جنت کی نعمتوں کے مستحق ہیں!

ہبرحال قرآن مجید میں اہلِ جنت کی ابتدائی مہمانی کے لیے جن دینوی نعتوں کا بھی ذکر کیا گیاہے اُن سے اہلِ ایمان نے اپنے آپ کو یا تو حرام ہونے کی وجہ سے رو کے رکھایا وہ ان چیز وں سے اس لیے لطف اندوزنہیں ہو سکے کہ وہ اللہ کے دین کی جِدّ و جُہد کے اندر لگےرہے۔ اچھا کھانا اچھا پہننا حرام نہیں ہے اس کیے فرمایا گیا: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زَيْنَةَ اللَّهِ الَّذِيْ أَخُوَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَٰتِ مِنَ الرِّزْقِ ۗ (الاعراف:٣٢)''(اے نبی مُنَاتِیْنِ ان ہے ) کہیں کہ کس نے حرام کی ہے وہ زینت جواللہ نے نکالی ہے اپنے بندوں کے لیے؟ اور ( کس نے حرام کی ہیں ) پاکیزہ چیزیں کھانے کی؟''اچھی اور یا کیزہ چیزیں اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کے لیے بنائی ہیں۔ ویسے دنیا میں تو وہ پیسب کا فروں کو بھی وے دیتا ہے' لیکن قیامت کے دن تمام نعمتیں اہل ایمان کے لیے خالص ہوجائیں گی اور پھر وہاں کا فروں کے لیے کوئی حصہ نہیں ہوگا۔لیکن فرض سیجیے کہ آپ ا نقلا بی جدوجہد میں لگے ہوئے ہیں اور آپ کا سارا وقت اللہ کے دین کو پھیلانے اور غالب کرنے کی جدو جہد میں لگ رہا ہے تو آپ دنیا کوزیاوہ نہیں کما یا نمیں گے اور اس کا متیجہ بیہ نکلے گا کہ آپ ان نعمتوں ہے لطف اندوز نہیں ہوسکیں گے ۔ آپ کہاں آم اورانگور وغیرہ خرید کر کھاسکیں گے؟ وہ تو دووقت کی روٹی مل جائے تو بہت غنیمت ہے۔لہذا یا تو حلال اور حرام پر کاربند ہونے کی وجہ ہے بندۂ مؤمن ان نعمتوں سے محروم ہو گیایا اس نے اپنی ساری توجہ دین کے لیے لگائی اور اب اس کے پاس وقت نہیں ہے کہ وہ زیادہ کما سکئے لہٰذااس وجہ سے و ہمحروم رہ گیا۔

اس کا منطقی طور پر بدلہ سے ہونا چا ہے کہ وہ نعمتیں اے آخرت میں بھر پورطریقے برطیس اس لیے کہ اس نے حرام کمائی نہیں کی اوران نعمتوں سے خود بھی محروم رہااورا پنجوں کو بھی محروم رکھا' ور نہ کون نہیں چاہتا کہ جب بھی شام کو گھر آئے تو اپنے بچوں کے لیے بچلوں کا ٹوکرا بھر کر لائے لیکین جو خص حلال کی کمائی کر رہا ہے وہ کسے لائے گا' کسے کھائے گا' کسے کھلائے گا؟ کچھلوگ کہتے ہیں کہ قرآن سے کیابا تیں کرتا ہے کہ اہلِ جنت کے لیے شراب طہور ہوگی' دو دھاور شہد کی نہریں ہوں گی' بچلوں کے باغات ہوں جن کے وریں ہوں گی' بچلوں کے باغات ہوں گئے' جوریں ہوں گی' بچلوں کے باغات ہوں گئے' جوریں ہوں گی' خدمت گار نو عمر لڑ کے ہوں گے' وغیرہ ۔ جن کے اوپر ذرا تصوف کا رنگ چڑھ جاتا ہے ان میں سے بعض لوگ کہتے ہیں کہ جو چیزیں اہلِ جنت کے لیے بتائی جارہی ہیں' یہتو بڑی گھٹیا می چیزیں ہیں ۔ ان کا سے کہنا بلا جواز ہے' اس لیے کہ ایک بندہ مومن و نیا میں ان تمام چیزوں سے محروم رہا تو اس کا منطقی طور پر بدلہ سے ہونا چا ہے کہ وہ مومن و نیا میں ان تمام چیزوں سے محروم رہا تو اس کا منطقی طور پر بدلہ سے ہونا چا ہے کہ وہ مومن و نیا میں ان تمام چیزوں سے محروم رہا تو اس کا منطقی طور پر بدلہ سے ہونا چا ہے کہ وہ فیمیں بھر پورترین سطح پر اسے آخرت میں مہیا ہوں ۔

#### حدیث قدی اور وی خفی

اب آئے اربعین نووی کی زیر مطالعہ حدیث کی طرف جے حضرت عبداللہ بن عباس بھٹنا حضور مُنالِثِیْنِ سے روایت کر رہے ہیں اور حضور مُنالِثِیْنِ اللہ تعالیٰ سے روایت کر رہے ہیں اور حضور مُنالِثِیْنِ اللہ تعالیٰ سے روایت کر رہے ہیں ہیلے بھی بتا چکا ہوں کہ حضور مُنالِثِیْنِ کی جو حدیث ان الفاظ کے ساتھ آئے کہ اللہ تعالیٰ بی فرما تا ہے توالی احادیث کو اصطلاح حدیث میں ' حدیث میں ' کہا جا تا ہے۔ ان احادیث قدس ہوتا ہے کہ وی حدیث میں ' محدیث قدی ' کہا جا تا ہے۔ ان احادیث قدسیہ سے تابت ہوتا ہے کہ وی خفی بھی حضور مُنالِثِیْنِ برنازل ہوتی تھی ۔ رسول اللہ مُنالِثِیْنِ برنازل ہونے والی ایک وی جائی تھی اندر درج ہوتی تھی اور بیمکن نہیں ہے کہ وی جلی کا ایک حرف بھی قرآن کے اندر درج ہونے سے رہ گیا ہو۔ ووسری طرف وحی خفی بھی رسول اللہ مُنالِثِیْنِ برنازل ہوتی تھی، جوہوتا تو اللہ کا کلام تھا، کیکن بیش بی درج نہیں ہوتی تھی۔

وحی خفی صرف انبیاء ورسل بیل کے لیے مخصوص نہیں 'بلکہ بیکسی نہ کسی درجے میں آپ کو اور مجھے بھی ہوتی ہے۔ بھی الہام سا ہوجا تا ہے بھی ول میں بات آجاتی

بہرحال زیرمطالعہ حدیث قدی میں رسول الله کُلُیْ فَار مائے ہیں: ((اِنَّ اللّٰهُ کَتَبَ اللّٰحَسَنَاتِ وَالسَّینَاتِ ، فُمَّ بَیْنَ ذَلِكَ) '' ویکھواللہ نے نیکیاں اور بدیاں طے کر دی ہیں اور پھران کو واضح بھی کر دیا ہے'۔ وہ حدیث ہم پڑھ چکے ہیں: ((اَلْحَلَالُ بَیِنَ وَالْحَحَرُامُ بَیْنَ) کہ حلال بھی بالکل واضح ہے اور حرام بھی بالکل واضح ہے۔ ای طرح اللّٰه تعالیٰ نے یہ بھی واضح کر دیا ہے کہ نیکی کیا ہے اور بدی کیا ہے۔ اس کے بعد آپ مُنَافِّیْ اللّٰهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً کَامِلَةً) '' جس نے فرمایا: ((فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ یَعْمَلُهَا کَتَبَهَا اللّٰهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً کَامِلَةً) '' جس نے فرمایا: ((فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ یَعْمَلُهَا کَتَبَهَا اللّٰهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً کَامِلَةً) '' جس نے فرمایا: ((فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ یَعْمَلُهَا کَتَبَهَا اللّٰهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً کَامِلَةً) '' جس نے فرمایا: ((فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ یَعْمَلُهَا کَتَبَهَا اللّٰهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً کَامِلَةً) '' جس نے فرمایا: ((فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ یَعْمَلُهَا کَتَبَهَا اللّٰهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً کَامِلَةً) '' جس نے کہ بین کر سکا تو اس ارادہ پر بھی اسے ایک میک کے واردہ کیا تو حالات نے ارادہ کیا تھا تو اب ارادہ کرتے ہی اسے ایک نیکی مل جائے گی۔ زیر مطالعہ کین اس نے ارادہ کیا تھا تو اب ارادہ کرتے ہی اسے ایک نیکی مل جائے گی۔ زیر مطالعہ جملہ میں ہمّ کا لفظ آیا ہے' اس سے لفظ' 'ام ہمام' ہے اور اس سے '' ہمت' کا لفظ بنا

ہے۔ لہذا اس لفظ کا مفہوم یہ ہوگا کہ کس نے نیک کام کرنے کے لیے کمر ہمت کس لی الکین وہ اپنے اراد ہے کو بعض خارجی موافع کی وجہ ہے پاریٹ کمیل تک نہ پہنچا سکا ۔ فرض سیجیے کہ اپنے مال میں سے بڑا صدقہ نکالنا چاہتا تھا لیکن مال پر ڈاکہ پڑ گیا تو اب مال ہی نہیں رہا جسے صدقہ کر سکے ۔ یا پنی سستی کی بنا پر اس پڑ عمل نہیں کر پایا 'یا اندرونی کی فیات کی وجہ ہے نیکی کا ارادہ کچھ کمزور پڑ گیا 'لیکن چونکہ اس نے ارادہ تو کیا تھا 'لہذا اس ارادے کو بھی اللہ تعالی اپنے پاس ایک عمل نیکی لکھ لے گا۔

آ كرسول اللهُ اللهُ عَلَيْ إِنْ عَنْ مَا يَا ((فَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَهُ عَشُو حَسَنَاتٍ إلى سَبْع مِانَية ضِعْفِ إلى أَضْعَافٍ كَثِيْرَةٍ))''اورا كراس نے ارادہ كيا اور اس پرعمل بھی کرلیاً تو اللہ تعالیٰ اس ایک نیکی کواپنے ہاں دس گناہے لے کرسات سوگنا بلکہ اس ہے بھی کئی گنا زیادہ لکھ لیتا ہے''۔ یہ ہے اللہ کا معاملہ کہ ایک نیکی پر کتنا اجر ویتا ہے۔اس حوالے سے میں آپ کو قرآن کی ایک اور آیت سنا دیتا ہوں — قرآن وحدیث ایک ہی سکے کے دورخ ہیں۔ایک کی تعلیم وحی جلی میں آئی ہے اورایک کی وحی خفی میں' احادیث اکثر و بیشتر وحی خفی پرمبنی ہیں — بیسورۃ البقرۃ کی آیت ۲۶۱ ہے' جس مين فرمايا كيا: ﴿ مَنَكُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ آمُوالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ ﴾ '' مثال ان لوگوں کی جو اپنا مال اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں ایک دانے کی سی ہے'۔ گندم کا دانۂ چاول کا دانۂ چنے کا دانہ یا کوئی اور دانہ جھے آپ نے زمین میں بودیا تو ﴿ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ "اس ميس سات باليال (في ) پيدا بول " ـ اگرآپ نے گندم کا دانہ زمین میں بویا تھا تو اس میں سات سے گندم کے لگے ہوئے ہیں یا مکئی کا دانہ بویا تھا تو مکئی کے سات سٹے لگے ہوئے ہیں اور ان سات سٹول میں سے: ﴿ فِنْ كُلِّ و مُعْلَقِهِ مِّاقَةُ حَبَّةً اللهِ " مرسلے كاندرسودانے بين " ـ توابسات كوسوسے ضرب ديں توپیسات سوہو گئے۔ یہی حساب اس حدیث میں آ رہا ہے کدا یک نیکی کا بدلہ کم از کم دس نکیاں ہیں اور اس ہے بھی بڑھ کرسات سو گنا تک جائے گا اور بعض اوقات بیا آتی بار ضرب کھائے گا کہ حساب کتاب کی حدہے ماوراء ہوجائے گا۔ای طرح اس آبیت کے

و اربعین نووی کی دی دی (756 کی دی دی والیات جمعہ کی

آخريس بھی فرمايا گيا كه پھرالله اس اجركودوكنے سے چوگنا كرتار ہے گا: ﴿ وَاللَّهُ يُضِعِفُ لِمَمْنَ يَّشَاءُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ يُضِعِفُ لِمَمْنَ يَّشَاءُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ عَلِيْمٌ ﴿ ۞ ﴿ ` اور الله برُحا جِرْها كروے گاجس كے ليے عياہے گا۔ اور الله برُى دسعت والا اورسب بجھ جاننے والا ہے۔''

## قوانینِ الہیہ ہرمنطق سے ماوراء ہیں!

بیتو نیکی کی بات ہوگئ جبکہ برائی کامعاملہ اس سے الگ ہے اور وہاں حساب کتاب نهيں چلے گا۔اس بارے ميں فرمايا: ((وَإِنْ هَمَّ بِسَيَّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً وَاحِدَةً وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللَّهُ سَيِّنَةً وَاحِدَةً))" اورا أركى نے برائی کاارادہ کیااوراس پڑمل نہ کیا تواللہ تعالی اس کوبھی اپنے ہاں ایک نیکی درج کر لے گا'اوراگر برائی کاارادہ کر کے مل بھی کر لے تواللہ تعالیٰ اپنے ہاں اسے صرف ایک ہی گناہ لکھتا ہے'' \_ یعنی کسی نے بدی کاارادہ کیا تھا' لیکن اس پرغمل کرنے ہے کسی وجیہ سے باز رہا۔اب میہ باز رہنا کسی خارجی مانع کے تحت بھی ہوسکتا ہے مثلاً چوری کے ارا دے ہے کہیں جار ہا تھالیکن ابھی وہاں تک پہنچا ہی نہیں تھا کہ پولیس والوں نے پکڑ لیا تو وہ چوری نہیں کرپایا۔اب منطق کا تقاضا تو پہے کہ اس کے بدلے میں اے پچھنیں ملنا چاہیۓ اس لیے کہ وہ تو چوری کرنے جا رہا تھا'اگر خارجی مانع نہ آتا تو وہ پیر برائی کر گزرتا 'لیکن اس سب کے باوجوداگر چوری نه کرسکا تو اس کے نامہ اعمال میں ایک نیکی لکھی جائے گی۔اییا بھی ہوسکتا ہے کہ اس نے بدی کا ارادہ کیا 'لیکن ساتھ ہی باطنی کیفیت کے اندرضمیر کی خلش جاگ ٹی ادروہ باز آ گیا تو اس صورت میں تو لاز ما اس کا حق ہے کہاس کو نیکی کا درجہ دیا جائے۔

اب و كي يسارى چيزي جو يهال آربى بين اس معلوم بوتا ہے كه الله تعالى كا معامله منطق سے بهت او نچاہے۔ اس ضمن ميں خاص طور پرسورة الحجرات كى آيات بهت اہم بيں۔ فرمایا: ﴿قَالَتِ الْاَعْرَابُ الْمَنَّا \* قُلُ لَنَّمْ تُوْمِنُونُا وَلَكِنْ قُولُوْآ اَسْلَمْنَا وَلَكِنْ مَلْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

اس طرح بعض احادیث کی روسے اور قرآن مجید کے چندا یک مقامات سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک شخص نے گناہ کا ارتکاب کیا تو ایمان اس کے دل سے نکل گیا۔ اس کے بعد اگر اس نے تو ہہ کر کی تو ایمان والیس آگیا۔ یہ بات تو منطق ہے لیکن قرآن و حدیث کی روشنی میں ایک رائے ریجی ہے کہ بندہ مؤمن جیسے ہی گناہ سے فارغ ہوتا ہے تو وہ ایمان جو اس کے دل سے نکل گیا تھا 'فوراً والیس آجا تا ہے۔ یہ بات منطق کے تو خلاف ہے۔ تو بہ کے بعد ایمان کا والیس آجا نا تو سمجھ میں آتا ہے 'لیکن محض گناہ کا ارتکاب ختم ہونے کے بعد ایمان کا والیس آجا نا منطق کے خلاف ہے 'لیکن محض گناہ کا کو ما نیس گے اس لیے کہ یہ اللہ رب العزت کا فضل ہے جو کسی چیز کامختاج نہیں ہے۔ بیسے آج کی زیر مطالعہ حدیث میں ہم ویکھ رہے ہیں کہ نیکی کے ساتھ اللہ کا معاملہ پچھ اور ہے 'بیک ہینگی کے ساتھ اللہ کا معاملہ پچھ اس کے برابر سزا مطل گئا۔ اس کے برابر سزا مطل گئا ماں کے برابر سزا مطل گئا۔ اس منطق کی نہیں اللہ کے فضل وکرم کی ہے۔ اندر بات منطق کی نہیں اللہ کے فضل وکرم کی ہے۔ اندر بات منطق کی نہیں اللہ کے فضل وکرم کی ہے۔

## و ﴿ اربعین نُووی کم عرب که وی (758 می در خطابات جمعه که می الله عز وجل کی وسعتِ رحمت

سورة الاعراف (آیت ۱۵۱) میں الله تعالی کی رحمت کے حوالے سے فرمایا گیا: ﴿ وَرَحْمَتِنَى وَسِعَتُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ ''اورميري رحمت برشے كوائے گيرے ميں ليے ہوئے ہے''۔اس طرح میہ حدیث قدی بھی ہم پڑھ چکے ہیں کہ اللہ فرما تا ہے:((سَبَقَتْ رُحْمَتِيْ عَلَى غَضَبِيْ))''ميري رحمت ميرے غضب پر سبقت لے جاتی ہے'' — یقیناً الله تعالیٰ سزا دینے والا بھی ہے'شدیدالعقاب بھی ہے' لیکن ساتھ ہی غفور بھی ہے' رحیم بھی ہےاوراس کی شانِ غفوری اس کی سزاوالی شان سے بالاتر ہے۔ بہرحال وہ بدلہ لینے والا بھی ہے اور سزادینے والا بھی ہے۔ آخر جہنم کس لیے بنائی ہے ٔ حساب کتاب کس ليے ہور ہاہے' كراماً كاتبين جو ہروقت ہمارے اعمال لكھ رہے ہيں' بيسب كس ليے ہے؟ اس لیے کہاس کی بنیاد پر ہمارا حساب کتاب ہوگا' جزا دسزا بھی ملے گی۔ بیسب ہوگا'کیکن الله تعالیٰ کی رحمت غالب ہے۔ کسی نے صحیح کہاہے کہ'' رحمتِ حق بہانہ می جوید'' یعنی رحمتِ خدا وندی تو بہانہ جا ہت ہے کہ کوئی نہ کوئی بات ہو بنیاد ہوتو اس کی رحمت جوش میں آ جائے۔اس قول کواس طرح بھی پیش کیا جاتا ہے:'' رحمت حق بہانمی جوید'' یعنی اللہ تعالیٰ کی رحمت اپنی قیت نہیں جاہتی — چنانجے قرآن مجید میں جارجگہ آیا ہے:﴿ وَهُوَ أَرْحَمُ الرُّحِمِيْنَo﴾ (الاعراف: ١٥١) يوسف: ٢٤ و ٩٢ الانبياء: ٨٣) '' وه تمام رحم كرنے والوں سے بڑھ كر رحم كرنے والا ہے" حضور مَالْنَظِم نے ايك دفعه صحابہ کرام دی ﷺ سے فرمایا کہ سوچو تو سہی کہ کیا کوئی ماں بھی جا ہے گی کہاس کے بیچے کوآ گ میں ڈال دیا جائے؟ای طرح اللہ بھی نہیں جاہے گا کہاپنی مخلوق کوآ گ میں ڈالے۔ قرآن مجيد ميں آيا ہے : ﴿ مَا يَفُعَلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ اِنْ شَكَرْتُمُ وَامْنَتُمْ ﴿ ﴾ (النسباء:۷۶۷)''اللّٰد کو کیالینا ہے تہمیں عذاب دے کرا گرتم اللّٰدے شکر گزار بندے بنواور اس برایمان لا وُ!'' سچھ لوگوں کو دوسروں کواذیت دینالپنند ہوتا ہے اور وہ دوسروں کواذیت دے کرخوش ہوتے ہیں۔معاذ اللہُ ثم معاذ اللہ!اللہ عز وجل ایسا ہر گزنہیں ہے بلکہ رحمتِ خداوندی تو بہانہ جا ہتی ہے اوراس کی رحمت کی وسعت کا کوئی انداز ہ بھی نہیں کرسکتا۔

#### انسان کی اندرونی کیفیت کے تین درجات

زیر مطالعہ روایت بھی اللہ تعالیٰ کی وسعتِ رحمت کی مظہر ہے جس میں اللہ تعالیٰ خود فر مارہے ہیں کہ اگر کسی نے برائی کا ارادہ کیا لیکن اس بڑمل نہ کیا تواس کے لیے کمل نیکی لکھی جائے گی۔ میں عرض کر چکا ہوں کہ وونوں امکانات ہو سکتے ہیں۔ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ وہ کسی خارجی مانع کی وجہ ہے برائی نہیں کر سکایا پھر خود اس کے اندرہی کچھ کشاکش شروع ہوگئی جس کی وجہ سے وہ برائی سے رک گیا۔ یہ حقیقت ہے کہ خیر وشرکی کشاکش ہمارے اندر برپارہتی ہے۔ ہمارانفسِ اتارہ ہمیں نیچ کھینچتا ہے 'جبکہ روح ملکوتی او پر چینچی ہے۔ عوری کے ہے تو کھینچ ہے جمحے کفر!''

فراکڈ کے حوالے ہے یہ بات میں آپ کو بتا چکا ہوں کہ وہ صرف نفسانی خوابوں کا تجزیه کرتا ہے کہ خواہشاتِ نفس جب پوری نہیں ہوتیں تو وہ خواب کا روپ وھار کیتی ہیں۔اس کی یہ بات ٹھیک ہے 'لیکن اسے بتاہی نہیں ہے کہ ملکو تی خواب اور سجا خواب بھی کوئی حقیقت ہے۔ سپر حال فرائڈ کی ایک بات سے میں اس کی ذبانت کا قائل ہوں۔ اس نے انسان کی اندرونی کیفیت کے تین در جے معین کیے اور میں حیران ہوں کہ یہی تین در جے قرآن بیان کرتا ہے ۔ قرآن کے مطابق سب سے پنچنفس امارہ ہے' اور بیہ انسان کے اندر موجود حیوانی جبلتو ں(animal instincts) کی سطح ہے۔حیوانی جبلت کا تقاضا ہے کہ کھاؤ' اس لیے کہ بیجسم کی ضرورت ہے' جبکہ نفسِ انسانی بیجھی جا ہتا ہے کہ اس میں لذتیں ہوں اور طرح طرح کے ذائقے ہوں' تنوّع ہو' اسراف ہو' کیکن . انسان کے اندرایک روح ملکوتی بھی ہے جواہے اللہ کے قریب لا نا جا ہتی ہے ۔ اوپر روح ملکوتی ہے اور نیجے نفس امارہ ہے جبکہ بیج میں قلب ہے۔'' قلب'' لغوی طور براس شے کو کہتے ہیں جو بداتا رہتا ہے۔ای سے انقلاب ہے کیعنی نظام کا بدل جانا۔مثلاً فرانسیسی انقلاب میں بادشاہی نظام ختم ہوااور جمہوری نظام آ گیا..... بالشویک انقلاب مين سرمايه دارانه نظام ختم موا اور كميونزم آگيا.....انقلابِ ايران مين شهنشاهِ ايران كي حکومت ختم ہوگئی اورعلماء کی حکومت آ گئی۔

قلب کالفظ قرآن میں بھی آیا ہے فرمایا: ﴿ وَقَلَّابُو اللّهُ مُورَ ﴾ (التوبة: ٤١)

''اور (اے نبی کُلُو اِللّهِ مِمَافِق) آپ کے لیے معاملات کوالٹ بلیٹ کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں'۔ درحقیقت یہ قلب جسم کا ایساعضو ہے جس کے لیے آرام ہے، ہی نہیں۔ دماغ بھی آرام چاہتا ہے' اسے نیند چاہیے' البتہ اگر آپ بہت زیادہ سوئیں گوتو دماغ کی چکی چلنی شروع ہوجائے گی اور پھروہ آپ کوخواب دکھانے شروع کر دے گا' دماغ کی چکی چلنی شروع ہوجائے گی اور پھروہ آپ کوخواب دکھانے شروع کر دے گا' جن میں سے اکثر و بیشتر نفسانی خواب ہی ہوتے ہیں جونفس امارہ سے متعلق ہی ہوتے ہیں۔ یہ تو دماغ کی بات ہوگئ کیکن قلب کے لیے کوئی آرام نہیں ہے' قلب ہروقت یا تو سکڑ رہا ہے یا پھیل رہا ہے اور اس کے لیے آرام کا مطلب موت ہے۔

فراکڈ کہتا ہے کہ انسانی شعور کی نجلی سطح پر libido ہے کہ انسان کے حیوانی تقاضے اور حیوانی جبلتیں ۔ اس کے اوپر ego ہے جس کوہم قلب کہتے ہیں ۔ یہاں تک تو شھک ہے کین اس کے اوپر جوروح ہے اس کو وہ نہیں پیچان سکا۔ وہ اس بات کو ما نتا ہے کہ ego کے اوپر کوئی اور چیز ہے ہی اور وہ اس کو ego کہتا ہے۔ پھر وہ اس کو ego کہتا ہے۔ پھر وہ اس کو ایپ de fine کرتا ہے کہ معاشر ہے میں موجود نیکی اور بدی کے تصورات انسان کو خبر دار کرتے رہتے ہیں کہتم میکام نہ کرو ور نہ لوگ کیا کہیں گے۔ لہذا معاشر ہے کے اندر موجود اثر 'گویا اس کی ego کے اوپر ایک طرح کی مزید رکا وٹ ہے جو اس کو برائی سے دو کتا ہے۔

# روح کاتعلق براہِ راست ذاتِ باری تعالیٰ ہے ہے!

علمِ ننس کے حوالے سے مجھے قرآن و حدیث کے مطالعہ سے جو حاصل ہواہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ انسان کے اندرایک نفسِ اتارہ ہے اور ایک روح ہے جواللہ کی طرف سے ہے۔ آدم کی تخلیق اور اس کے تسویہ کے بعد اللہ تعالیٰ نے اس میں اپنی روح چھو تکی۔ از روئے الفاظ قرآنی: ﴿ فَاذَا سَوَّیْتُهُ وَ نَفَخُتُ فِیْهِ مِنْ دُوْجِیْ فَقَعُوْا لَهُ سَلْجِدِیْنَ ﴿ ﴾ الفاظ قرآنی: ﴿ فَاذَا سَوَیْتُهُ وَ نَفَخُتُ فِیْهِ مِنْ دُوْجِیْ فَقَعُوا لَهُ سَلْجِدِیْنَ ﴿ ﴾ (الحدر) ' نچر جب میں اس کی نوک پلک ورست کر لوں اور پھونک دوں میں اس میں اپنی روح میں ہے تو گر پڑنا اس کے لیے تجدے میں' ۔ اس روح کا تعلق براہِ راست

ذات باری تعالیٰ کے ماتھ ہے۔ لیکن یہ تعلق کیے ہے اور کیا ہے'اس کا شیخ ادراک ہمیں نہیں ہے۔ میں تو کہا کرتا ہوں کہ ہم تو یہ بھی نہیں جانے کہ جان (life) کس چیز کا نام ہے اور یہ کہاں ہو قا ہے کہ مریض دل کے بند ہونے ہے مرگیایا د ماغ کے ڈیڈ ہونے ہے۔ چنا نچہ ہمیں نہیں معلوم کہ اصل دل کے بند ہونے ہے مرگیایا د ماغ کے ڈیڈ ہونے ہے۔ چنا نچہ ہمیں نہیں معلوم کہ اصل میں یہ جان ہے کہاں اور یہ کس عضو ہے وابستہ ہے' دل سے یا د ماغ ہے۔ دب ہم اس کے بارے میں نہیں جانے تو روح کے بارے میں ہم کیا سمجھیں گے۔ روح تو جان سے کہیں زیادہ لطیف تر شے ہے' جبکہ زندگی تو حیوانی مظہر (phenomenon) ہے۔ یہ زندگی تو کے میں ہے' جبکہ زندگی تو حیوانی مظہر (phenomenon) ہے۔ یہ زندگی تو کے میں ہے' جبکہ نامی جان ہے جے نبا تاتی زندگی ہو ہے۔ اگر وہ اپنی جڑ کے ساتھ جڑا ہوا ہے تو اس میں بھی جان ہے جے نبا تاتی زندگی کہتے ہیں۔ روح کے بارے میں ایک شاعر نے کیا خوب کہا ہے۔

اتّصالے ہے تکیّف ہے تیاس ہست رہّ النّاس را با جانِ ناس!

روح ایک اتصال ہے کیکن اس اتصال کی کیفیت کوہم نہیں جان سکتے اور اسے کی نوع کے اتصال پر قیاس بھی نہیں کیا جاسکتا۔ بہر حال بیدا تصال ہے انسانوں کے رب کا انسانوں کی جان کے ساتھ!

ہمیں معلوم ہے کہ یہ انگلیاں مصل ہیں 'جیے حضور مُنَّا اَلَٰیَا آن والگلیوں کو جوڑ کر فر مایا: ((بُعِنْتُ اَنَا وَالسَّاعَةُ کَھَاتَیْنِ))(۱) یعنی میری بعثت اور قیامت اس طرح جڑ ہوئے ہیں جیسے یہ انگلیاں جڑی ہوئی ہیں۔ میرے بعد قیامت ہے اور اب نہ کوئی نبی آئے گانہ کوئی رسول آئے گا۔ گویا قیامت کی سب سے بڑی نشانی حضور مُنَّا اَلْمُنْ اِنَّى بعثت ہے۔ بہر حال روح اتصال ہے لوگوں کے رب کا انسانوں کی جان کے ساتھ ۔ یہاں جان سے مراد یہ حیوانی زندگی اور بائیولوجیکل لائف نہیں ہے بلکہ اس سے مراد یہ روح ہے۔ برقمتی سے ہمارے ہاں الفاظ نہیں ہیں اور ہم روح کو بھی جان کہ بیٹھتے ہیں اور

 <sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب الرقاق باب قول النبی بعثت انا والساعة کهاتین-

جان کوروح سیحے ہیں عالانکہ جان بالکل علیحدہ شے ہے جوتمام حیوانات اور تمام نباتات میں ہیں اور میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہواؤں میں ہیں اور میں ہیں ہیں ہواؤں میں ہیں اور وہ سب جاندار ہیں۔ انسان میں بھی جان ہے کیکن اس کی شان یہ ہے کہ اس کی شمیل اور اس کے تسویہ کے بعد اس میں اللہ تعالیٰ نے اپنی روح میں سے روح پھونک دی تواب بیر روح انسان کو او پر ھینچق ہے جبکہ نفس امارہ نیچ کھینچتا ہے اور قلب نیچ میں ہے۔ اگر نفس امارہ عالب ہوجائے تو وہ قلب کواپی طرف تھینچ لیتا ہے۔ قلب چونکہ آئینہ کی مانند ہے لہٰذااب نفس کی ساری ظلما نیت قلب میں منعکس ہوکر پورے وجود کے اندر طاری ہوجائے گی اورا گر قلب کارخ روح کی طرف ہوگیا تو روح کی نورانیت قلب میں منعکس ہوکر پورے وجود کے اندر طاری ہوجائے گی اورا گر قلب کارخ روح کی طرف ہوگیا تو روح کی نورانیت قلب میں منعکس ہوکر پورے وجود میں سرایت کر جائے گی۔

# سب سے بڑی نیکی: دین الہیِ کے نفاذ کی جِدو جُہد

قرآن وحدیث کی روشی میں آج کی گفتگو کا خلاصہ یہ ہے کہ نیکی کا صرف ارادہ کرنے پرایک نیکی بل جا قراس پر عمل کر لینے سے اس پر دس گنا'سات سوگنا بلکہ اس سے بھی زیادہ اور بے حساب کتاب اجر ملے گا' جبکہ اس کے مقابلے میں برائی کا ارادہ کرنے کے بعداس پڑمل نہ کرناازخودا کی نیکی شار ہوگی اورا گر برائی کر لی تو پھراس کے مطابق اوراک کی مقدار سزا ملے گی۔ یہ گویا اس حدیث ((سَبَقَتُ رَحْمَتِیْ عَلَی کے مطابق اوراس آیت ﴿وَرَحْمَتِیْ وَسِعَتْ کُلَّ شَیْءٍ ﴿ کَی بھی ایک توجیہہ ہوگئ۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کواپے دامن رحمت میں لے لے اور ہم کم از کم نیکیوں کا ارادہ کرنے کا تو فیصلہ کرلیں۔

یا در تھیں کہ سب سے بڑی اور سب سے پہلی نیکی اللہ کے دین کے خلاف ہونے والی بغاوت کورو کئے کا ارادہ کرنا ہے' اور پھراس میں بالفعل جِدو جُہد کرنا' مَنَ مَن دھن لگانا میس ہے او نچی نیکی ہے۔اگر میارادہ ہی نہیں ہے تو اللہ کو تمہاری نمازیں' روز بے در کا رنہیں ہیں۔اللہ کہنا ہے کہ اگرتم میر بے وفا دار ہوتو پھر طاغوت کے وفا دار کسے ہو گئے؟ یہ دو با تیں تو کیجا نہیں ہو سکتیں۔ پچھلی دفعہ سورۃ البقرۃ کی میہ آیت ہمارے

ز برمطالعه آئی تھی: ﴿ فَمَنْ يَتَكُفُورُ بِالطَّاعُونِ وَيُوْمِنْ بِاللَّهِ ..... ﴾ (آيت ٢٥٦)'' تو جوکوئی بھی طاغوت کا افکار کے اور پھر الله پرايمان لائے ....' يعنی پہلے طاغوت کا کفر ہے اور پھر الله کے دین کے خلاف ہونے والی بغاوت کو روکنے کا ارادہ کر لیمان کا مرحلہ ہے۔ گویا الله کے دین کے خلاف ہونے والی بغاوت کو روکنے کا ارادہ کر لیما' کم ہے کم نیکی ہے اور بلندترین نیکی وہ ہوگی کہ اس راہ میں وہ وقت بھی آ جائے کہ جان ہفتی پر رکھ کر ہم میدان میں حاضر ہو جا کیں اور پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے شہادت سے سرخرو ہونے کا موقع آ جائے۔

الله تعالی ہمیں نیکی کا ارادہ کرنے کی توفیق دے — اور خاص طور پر طاغوت سے بغاوت اور الله کی حکومت اور الله کے حکومت اور الله کے نظام کو قائم کرنے کی جدوجہد کا ہم نہ صرف ارادہ کریں' بلکہ اس پرعملاً کاربند ہوں اور تن من دھن لگائیں۔

اَقُولُ قَوْلِيَ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ00





حدیث (38)

# نیمان کے ظاہری وباطنی ثمرات (در تقرّبِ الٰہی کے ذرائع

۲۵ جولائی اور کم اگست ۲۰۰۸ء کے خطابات جمعہ

خطبهٔ مسنونہ کے بعد:

اَعُونُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيمِ - بِسَمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ اللَّهُ وَلِيُّ النَّهُ وَلِيُّ النَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ وَلِيَّا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي الْمُحْرَقِ اللَّهُ وَلَيْ الْمُحْرَقِ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْمُعْالِمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُولِلْمُ الللَّهُ اللْمُعْمِلُولِلْمُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّه

وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴿ وَتَحْنُ اَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ ﴿ وَنَ

كُلُّ اللُّهُ اللُّهُ وَالنَّجُدُ وَاقْتَرِبُ ﴿ (العلق)

اُولَلِكَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ يَبْتَعُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيْلَةَ اَيَّهُمْ اَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابِهُ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴿ (سَى اسرائيل)

عَنُ أَبِي هُرَيْرَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْكًا :

((إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ عَادَى لِيْ وَلِيَّا فَقَدُ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ - وَمَا تَقَرَّبَ اِلْنَ عَبْدِي اللَّهِ عَلَيْهِ وَمَا يَزَالُ عَبْدِي تَقَرَّبَ اِلْنَ عِبْدِي اللَّهِ عَلَيْهِ وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبَ النَّ اللَّهِ عَلْدِي اللَّهَ الْفِي عِلْمَا الْفَرَاضُتُهُ عَلَيْهِ وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ اللَّهَ اللَّذِي يَسْمَعُ بِهِ يَتَقَرَّبُ اللَّهَ اللَّذِي يَسْمَعُ بِهِ

و اربعین نَوَوی کی در در 766 کا در کابات جمد کاری

وَبَصَرَهُ الَّذِى يُبُصِرُ بِهِ وَيَدَهُ الَّتِي يَبُطِشُ بِهَا وَرِجُلَهُ الَّتِي يَمُشِى بِهَا وَإِنْ سَالَنِى لَاُعُطِيَنَّةُ ' وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِى لَاُعِيْذَنَّهُ)) (١)

سيدنا ابو ہررہ واللہ اللہ علی سے روایت ہے رسول اللہ مَا لَیْنَا اللہ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ

''اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: جو خص میرے کی ولی (دوست) سے عداوت رکھ تو میراندہ میرے فرض کردہ امور کے سواکی میراندہ میرے فرض کردہ امور کے سواکی اور چیز کے ذریعے میرے زیادہ قریب نہیں آ سکتا۔ میرا بندہ نوافل (نفلی عبادات) کے ذریعے میرے قریب ہوتا رہتا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں تو میں اس کا محبت کرنے لگتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس سے دہ سنتا ہے' اس کی آ نکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے' اس کی آ نکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ جہ سے وہ بکڑتا ہے' اوراس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ جھ سے مائے تو میں اسے ضرور دیتا ہوں اور جس ہے وہ جھ سے مائے تو میں اسے ضرور دیتا ہوں اور جس ہے وہ جھ سے مائے تو میں اسے ضرور دیتا ہوں اور جس ہے وہ جھ سے بناہ طلب کر بے تو میں اسے ضرور دیتا ہوں۔''

#### معزّز سامعین کرام!

اربعین نووی کی حدیث ۱۳۸ تج ہمارے زیر مطالعہ ہے اور بیحدیث تصوف کے موضوع پر بہت اہمیت کی حامل ہے۔ یول بیجھے کہ ہمارے ہاں جومضامین ' تصوف' کے عنوان سے بیان ہوتے ہیں' ان کا ایک بہترین بیان زیر مطالعہ حدیث قدی میں ہے۔ البتہ یہ یا در کھیے کہ قر آن وحدیث میں کہیں بھی تصوف کالفظ نہیں آیا اور یہ بعد کی اصطلاح ہے جس کے بارے میں یقین کے ساتھ یہ بھی معلوم نہیں کہ اس لفظ کا ماخذ (origin) کیا ہے۔ زیادہ تر لوگوں کا خیال ہے کہ یہ' صوف' ( بمعنی اون ) سے بنا ہے۔ تا بعین کے زمانے میں جو ابتدائی صوفی تھے وہ اونی کیڑے پہنا کرتے تھے' تا کہ اون ان کے جسم کو تکلیف پہنچاتی رہے۔ بنیان وغیرہ کا تو سوال ہی نہیں تھا۔ اون جسم کے لیے باعث راحت نہیں ہوتی بلکہ وہ تو جسم کو کا تی رہتی ہے ۔ اون کوعر بی میں صوف کہتے ہیں تو صوف سے میں موف کہتے ہیں تو صوف سے میں خوالے صوف سے صوفی اور پھر اسی سے تصوف بن گیا۔ بہر حال تصوف کے ماخذ کے حوالے صوف سے صوفی اور پھر اسی سے تصوف بن گیا۔ بہر حال تصوف کے ماخذ کے حوالے

<sup>(</sup>١) صحيح البخارى كتاب الرقاق باب التواضع

و رابعین فروی کو جو روز 767 می جو خطابت جمعہ کے استان البتہ حدیث میں اس کے لیے سے مختلف آراء ہیں میں اس وقت تفصیل میں نہیں جاسکتا۔ البتہ حدیث میں اس کے بارے میں لفظ ''احسان' آیا ہے اور ہم'' حدیث جریل' کے مطالع میں اس کے بارے میں تفصیل سے پڑھ چکے ہیں۔ درحقیقت وہی مضمون زیر مطالعہ حدیث میں ذرامختلف انداز میں آرہا ہے۔ اس ضمن میں میں یہ جھی عرض کردوں کہ زیر مطالعہ حدیث میں بعض نہایت میں آرہا ہے۔ اس ضمن میں میں ہیں۔ خطرناک اس اعتبار سے کہ بہت باریک اور حتاس ہیں اور ان کے ضمن میں گراہی میں مبتلا ہونے کا امکان موجود ہے'لہذا اس پہلو سے ہیں اور ان کے ضمن میں گراہی میں مبتلا ہونے کا امکان موجود ہے'لہذا اس پہلو سے بہت ہی مختاط رہ کر بات کرنی پڑے گی۔

#### ولی کون ہوتا ہے؟

زیر مطالعہ حدیث کے دو جھے ہیں اور پہلا جھہ قدر ہے مختفر ہے۔ حفرت ابو ہریرہ طالعہ حدیث کے درسول اللہ فالی نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے یوں فرمایا ہے: ((مَنْ عَادٰی لِیْ وَلِیّا فَقَدْ آذَنْیَهُ بِالْحَوْبِ))''جس شخص نے میرے کی فرمایا ہے: ((مَنْ عَادٰی لِیْ وَلِیّا فَقَدْ آذَنْیهُ بِالْحَوْبِ))''جس شخص نے میرے کی ولی کے ساتھ دشمنی رکھی تواس کے خلاف میری جانب سے اعلانِ جنگ ہے''۔اب یہاں سوال بیدا ہوتا ہے کہ ولی کے کہتے ہیں اور اللہ کے ولی کون ہیں۔ اس کے بارے میں لوگوں کے ذہنوں میں مختلف تصورات ہیں۔ عمومی تصور یہی ہے کہ ولی وہ ہوتا ہے جس سے پچھ خارتی عادت با تیں ظاہر ہو جا کیں' کرامات ظاہر ہوں' جوغیب کی پچھ با تیں بھی ہتا و ریکھ موجود ہو بتا و ریکھ سنت کے بہت قریب ہو۔ ولی اور نظر بھی آ رہی ہو یعنی اس کا لباس اور اس کی وضع قطع سنت کے بہت قریب ہو۔ ولی کے حوالے سے بی تصورات ہمارے ذہنوں میں ہیں' جوغلط نہیں ہیں' لیکن سب سے پہلے کے حوالے سے بی تصورات ہمارے ذہنوں میں ہیں' جوغلط نہیں ہیں' لیکن سب سے پہلے کے حوالے سے بی تصورات ہمارے ذہنوں میں ہیں' جوغلط نہیں ہیں' کیکئی سب سے پہلے کے حوالے سے بی تصورات ہمارے ذہنوں میں ہیں' جوغلط نہیں ہیں' لیکن سب سے پہلے کے حوالے سے بی تصورات ہمارے ذہنوں میں ہیں' جوغلط نہیں ہیں' کیکھی کہ ولی ہوتا کون ہے۔

اس سے بھی پہلے یہ بنیا دی بات جان لیجے کہ ولایت کا رشتہ یک طرفہ نہیں و وطرفہ ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی اہلِ ایمان کا ولی ہے اور اہلِ ایمان اللہ کے ولی ہیں۔ای طرح اللہ تعالی اہلِ ایمان سے محبت کرتا ہے اور اہلِ ایمان اللہ سے محبت کرتے ہیں۔ای طرف معاملہ ہے۔اب آتے ہیں اصل سوال کی طرف کہ ولی کون ہوتا ہے۔

ولی اور ولایت کو بیخنے کے لیے میں نے ابتدامیں دوآیات تلاوت کی ہیں۔ ایک سورۃ البقرۃ میں آیت الکری کے فوراً بعد کی آیت ہے۔ فرمایا: ﴿ اللّٰهُ وَلِیُّ الَّذِیْنَ المَّنُوٰ اللّٰهِ وَلِیُّ اللّٰہُ وَلِیْ اللّٰہِ ایمان کا ولی ہے ۔۔۔۔۔' دوست ماضی مددگار پشت بناہ سے مارے الفاظ جع کرلیں کفظ ولی ان سب پرمحیط ہے۔ اللّٰدالمل ایمان کا ولی ہے اور اس کا ظہور یوں ہوتا ہے: ﴿ یُنُحْوِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمٰتِ اِلَی النَّوْرِ ﴿ ﴾ (آیت ۲۵۷)''وہ نکالتا رہتا ہے اہل ایمان کو تاریکیوں سے نور کی طرف آنا ایک رہتا ہے اہل ایمان کو تاریکیوں سے نور کی طرف آنا ایک تدریجی (gradual) عمل ہے۔ اس کا آغاز تو آئی وقت ہو جائے گا جب کو کی شخص زبان سے کلمہ شہادت (اَشْھَدُ اَنْ لاَ اِللّٰهُ اِللّٰهُ وَحُدَهُ لاَ شَوِیْكَ لَهُ وَ اَشْھَدُ اَنْ لاَ اِللّٰهُ اللّٰهُ وَحُدَهُ لاَ شَوِیْكَ لَهُ وَ اَشْھَدُ اَنْ مُراور میں ترقی ہوگیا اور پھر اس رشتے میں ترقی ہوگیا اور پھر اس رشتے میں ترقی ہوگیا اور پھر اس رشتے میں ترکی تاریکیوں سے نکل کرائیان کے نور میں آگیا کین اس کے بعد انسان کفر اور شرک کی تاریکیوں سے نکل کرائیان کے نور میں آگیا کین اس کے بعد انسان کفر اور سے تردے ہیں جنہیں جاگ کرنا ہوگا، جن میں سے نکلنا ہوگا۔ اور پھر جیسے جیسے سے تردے ہیں جنہیں جاگ کرنا ہوگا، جن میں سے نکلنا ہوگا۔ اور پھر جیسے جیسے سے تاریکیاں چھٹی جائیں گی تو اس نور کے اندراضا فدہوتا جائے گا۔

گزرجائیں گے'اس لیے کہ ان کے پاس نور ہوگا'ان کے سامنے بھی اور داہنی طرف بھی ۔ سامنے بھی اور داہنی طرف بھی ۔ سامنے تو ایمان کا نور ہوگا' جبکہ منافقول بھی ۔ سامنے تو ایمان کا نور ہوگا۔ جبکہ منافقول کے پاس کوئی نور نہیں ہوگا۔ ونیا میں چونکہ وہ اہل ایمان کے ساتھ رہتے تھے تو وہاں وہ اہل ایمان سے کہیں گے: ﴿ انْظُرُ وُنَا نَفْتَ اِسْ مِنْ تُوْدِ كُمْ ﴾ (آیت ۱۳)'' ذرا ہمارا انظار کروکہ ہم بھی تمہاری روشن سے فائدہ اٹھالیں۔''

اس نور کے بارے میں روایات میں آتا ہے کہ کی کے پاس اتنا نور ہوگا کہ مدینہ منورہ سے صنعاء تک اس کی روشنی چلی جائے گی اور کسی کا نور بس اتنا ہوگا کہ جس سے صرف اس کے قدموں کے آگے روشنی ہوجائے گی۔ ایسا شخص بھی اُس دن بہت خوش قسمت ہوگا اس لیے کہ جنگل میں چلتے ہوئے اگر کسی کے ہاتھ میں ٹارچ بھی ہوجس کی روشنی بہت دور تک تو نہیں جاسکتی کیکن قدموں کے آگے تو نظر آجا تا ہے کہ کوئی گڑھا تو نہیں کوئی سانپ تو نہیں جاسکتی کیکن قدموں کے آگے تو نظر آجا تا ہے کہ کوئی گڑھا تو نہیں کوئی سانپ تو نہیں بھے اہوا۔ چنا نچہا تنا نور بھی غیمت اور بڑی نعمت شار ہوگا۔ اس کا دوسرا پہلوسور ق التحریم کی زیر مطالعہ آیت میں بیان کیا گیا ہے کہ جن کے پاس نور کم ہوگا تو وہ اللہ سے دعا کریں گے کہ پروردگار! ہمارے گنا ہوں کی وجہ سے ہمارا نور مدھم ہوگا تو وہ اللہ سے دعا کریں گے کہ پروردگار! ہمارے گنا ہوں کی وجہ سے ہمارا نور مدھم ہوگا تو وہ اللہ سے دعا کریں گے کہ پروردگار! ہمارے گنا ہوں کی وجہ سے ہمارا نور مدھم اسی طرح سورة البقرة میں بتایا گیا کہ اللہ اپنے ولیوں کو تاریکیوں سے نکال کرنور کی طرف

دوسری آیت جو میں نے ابتدا میں تلاوت کی میسورہ بونس کی آیت ہے جو بہت عام ہے اور اکثر وعظوں تقریروں اورعوامی جلسوں میں پڑھی جاتی ہے۔ اس آیت میں اولیاء الله کا خوف علیہ میں اولیاء الله کا خوف علیہ میں اولیاء الله کے بارے میں فرمایا جارہا ہے: ﴿ اَلّاۤ إِنَّ اَوْلِیٓ اَءَ اللّٰهِ لَا حَوْفُ عَلَیْهِمُ وَلَا هُمْ یَتْحَزّ نُونَ ﴿ ﴾ '' آگاہ ہو جاؤا الله کے دوستوں پر نہ کوئی خوف ہے اور نہ وہ عملین ہوں گے' ۔ اگلی آیت میں اولیاء الله کی تعریف بایں الفاظ کی گئی ہے: ﴿ اللّٰهِ يُنُونَ وَ كُلُ مُنْ اَلّٰهِ يُنُونُ وَ وَلُولُ جُوصاحب ایمان ہوں اور تقویٰ کی روش اختیار المناوُ وَ کَانُونُ اَنْ اَلٰہُ مُنْ الْمُعَالُونَ الْمُحَلِّوةِ اللّٰهُ نُیا وَفِی الْاَخِرَةِ ﴾ ''ان کے لیے بشارتیں کریں' ۔ ﴿ لَهُمُ الْبُنُسُولِی فِی الْمُحَلِّوةِ اللّٰهُ نُیا وَفِی الْاَخِرَةِ ﴾ ''ان کے لیے بشارتیں

و اربعین نؤوی کے محد ہود (770 موج مود خطابات بھ

ہیں دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی'۔ ﴿ لَا تَبْدِیْلَ لِکَلِمْتِ اللهِ ﴿ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِیْمُ ﴿ ﴾ '' الله کی باتوں میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی۔ یہی تو ہے بہت بوی کامیا لی۔''

#### ایمان اورتقویٰ کے مراحل

ان آیات میں داضح کر دیا گیا کہ اللہ کا ولی وہ ہے جوایمانِ حقیق ہے بہرہ مند ہواور تقویٰ کی روش اختیار کیے ہوئے ہو۔اب ایمان کے مختلف مراحل ہیں۔ایمان کا بہلا قدم تو شہادت لیعنی زبانی گواہی ہے اوراس کا دوسرا قدم ہے دل میں یقین کا پیدا ہو جانا-سورة الحجرات كى بيآيت ميرے بيان ميں بہت مرتبرآئى ہے:﴿ قَالَتِ الْاَعْمَ الْبُ امَنَّا ۚ قُلْ لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُوْلُوا اَسُلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوْبِكُمْ ۗ﴾ (آیت ۱۸)'' یہ بدو کہدر ہے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے ہیں۔ (اے نی مُثَاثِثُمُان ہے) کہہ دیجیے:تم ہرگز ایمان نہیں لائے ہو' بلکہتم یوں کہو کہ ہم مسلمان (اطاعت گزار) ہو گئے ہیں اور ایمان ابھی تک تمہارے دلوں میں داخل نہیں ہوا ہے''۔ یہ بدو دعویٰ تو ایمان کا کررہے ہیں لیکن حقیقت میں بیاسلام لائے ہیں' ایمان ابھی نہیں لائے اور بیانے ا یمان کے دعوے میں تب سیح ہول گے جب ان کے دل کے اندریقین پیدا ہو جائے گا۔ دل میں یقین کا پیدا ہوجا نا ایمان کا دوسرا قدم ہے اور پھراس سے اگلا مرحلہ بیہ ہے کہاس یقین کی پختگی اتن ہو جائے کہ جیسے اپنی آئکھوں ہے کسی چیز کو دیکھ کریقین ہوتا ہے' جے عین الیقین کہا جا تا ہے۔ یہ یقین کا اعلیٰ ترین درجہ ہے اور یہی'' احسان'' ہے کہ بیاحساس پیدا ہو جائے کہ میں اللہ کو دیکھ رہا ہوں یا سے لقین تو کم سے کم ہو جائے کہ اللہ مجھے دیکھ رہا ہے اور میں اللہ تعالیٰ کی نگا ہوں میں ہوں۔ چنانچہ ایمان کے تین درج ہو گئے ۔ درجہاول زبانی گواہی ٔ درجہ دوم یقین قلبی اور درجہ سوم عین الیقین 'اور اسی کا نام احسان ہےاور یہی تصوف کی منزل ہے کہ یقین اس درجے میں ہو جانا گویا انسان اللہ کو د مکیرر ہاہے یا کم ہے کم ہرونت بیاستحضارر ہے کہ میں اللہ کی نگاہوں میں ہوں۔ ای طرح تفویٰ کے بھی مختلف مراحل ہیں۔شراب کی حرمت کے حتمن میں آنے

و اربعین نؤوی کم عدم در 771 عدمی در الله عدم الله والی آخری آیات لیعنی سورۃ المائدۃ کی آیات ۹۰٬۹۱٬۹۰ میں جب شراب کے بارے میں آخری حکم آیا تو صحابہ کرام رضوان الله علیم اجمعین کوتشویش لاحق ہوگئی کہ شراب نجس چیز تھی اور ہمیں تو پیتے ہوئے عمریں بیت گئی ہیں۔شراب عرب کے کلچر کا جزولا زم تھی' جیسے آج مغرب کی تہذیب میں جز ولا زم ہےاورشراب کے بغیر کسی کھانے کا تصور نہیں ہے' تو شراب پیتے سالہا سال ہو گئے تھے۔ چنانچہ جب لوگوں میں تشویش بیدا ہوئی توان کی تملی کے لیے فر مایا گیا: ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ امَّنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحُتِ جُنَاحٌ فِيْمًا طَعِمُوٓا﴾ ''ان لوگوں پر جوایمان لائے اور نیک عمل کیے کوئی گناہیں ہے اس میں جودہ (پہلے) کھائی چکے'۔یعنی اس آخری تھم کے آنے سے پہلے جو پچھ کھایا پیا وہ اب معاف 'لیکن اس کی چندشرا نط بھی ساتھ ہی بیان ہوئیں ۔وہ یہ ہیں کہ:﴿إِذَا مَا اتَّقَوْا وَّامَّنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ﴾'' جب تك وه تقويٰ كى روش اختيار كيے ركھيں اور ا بيان لا ئيں اور نيك عمل كريں' ﴿ ثُمَّ اتَّقَوْا وَّامَنُوْا ﴾ '' بھرمزيد تقويٰ اختيار كريں اور ا يمان لا ئين ' ﴿ ثُمَّ اتَّقَوْ ا وَّا حُسَنُوْا ﴾ ' ' بجراورتقويٰ ميں برهيں اور درجهُ احسان پر فَائِز بُوجِائِينَ '\_﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿ ﴾ ' اور الله تعالى محسنول سے محبت کرتا ہے''۔اس آیت ہےمعلوم ہوا کہ تقو کی کے بھی تین درجات ہیں۔گویا ایمان اور تقویٰ دونوں کے تین تین مراحل ہوئے۔

## ا بمان کے ظاہری اور باطنی ثمرات

اب میں تھوڑا ساتج نیے کر کے آپ کو بتا دوں کہ ایمان کے ثمرات کیا ہیں اور ایمان کا ظہور کن شکلوں میں ہوتا ہے۔ ایک تو ایمان کے خارجی ثمرات ہیں اور ایک باطنی۔ مثال کے طور پر یوں سجھنے کہ آم کا درخت ہے تو ظاہر بات ہے کہ اس میں آم ہی گئیں گئے ہیں۔ ایک ظاہر ی گئیں ایک ایسا درخت ہے جس میں دوطرح کے پھل گئے ہیں۔ ایک ظاہر ی جونظر آتے ہیں اور ایک باطنی جونظر نہیں آتے۔ پہلے ظاہری پھل کی بات کرتے ہیں۔ جونظر آتے ہیں اور ایک باطنی جونظر نہیں آتے۔ پہلے ظاہری پھل کی بات کرتے ہیں۔ (1) سمع وطاعت: پہلا ظاہری پھل ہے۔ یعنی اللہ اور رسول می ایک مقامات پر بی تھم آیا ہے: اس کے رسول می ایک طاعت بی بی کو ۔ قرآن کی میں میں کی مقامات پر بی تھم آیا ہے:

(۲) جہاد فی سیل اللہ: دوسرا ظاہری پھل' جہاد فی سیل اللہ' یعنی اللہ کی راہ میں جہاد کرنا ہے۔ آگے جہاد کے دو کھاتے ہوجا ئیں گے: (۱) دعوت یعنی اللہ کے پیغام کو دنیا تک پہنچانا۔ (۲) اقامت یعنی اللہ کے دین کو قائم کرنا 'نظام البی کو غالب کرنا' اس جدد جہد میں تن من دھن لگانا' مال اور اپنے جسم وجان کی قو توں اور صلاحیتوں کو اس میں صرف کرنا۔ اب یہ چیزیں خارجی ہیں جو نظر آتی ہیں۔ کی شخص میں اطاعت ہے یا نہیں 'فطر آجائے گا۔ نماز پڑھتا ہے یا نہیں پڑھتا' روزہ رکھتا ہے یا نہیں رکھتا' حلال وحرام پر کار بند ہے یا نہیں ہے' تو یہ سب نظر آجائے گا۔ ای طرح جہاد کر رہا ہے' دعوت دے رہا ہے' تبلیغ کر رہا ہے' قرآن پڑھ رہا ہے' پڑھا رہا ہے' سکھا رہا ہے' بھیلا رہا ہے' بینچارہا ہے' تاور ایک جماعتی نظم اور ڈسپلن کے ساتھ اللہ کے دین کو قائم کرنے کی چِدو جہد میں لگا ہوا ہے تو یہ میں اس کے خارجی یا ظاہری شمرات ہیں۔

(۳) شلیم ورضا: ان کے علاوہ ایمان کے بعض باطنی ثمرات بھی ہیں اور ان میں سب کہنا چیز ہے: ''تشلیم ورضا' ' یعنی جو پھے بھی اللّٰہ کی طرف ہے آئے بغیر کی شکو ہے اور شکایت سے تبول کرو: ﴿ مَا اَصَابَ مِنْ مُنْصِیْبَةِ اِلّاً بِاذْنِ اللّٰهِ ﴿ (النغابن: ١١)''جو مصیبت بھی تم پر آئی ہے وہ اللّٰہ کے اذن کے بغیر نہیں آئی ہے' ۔ اللّٰہ نے منظوری دی ہے تو یہ دکھ تمہیں پہنچا ہے ۔ ابوجہل لا کھ کوشش کے باوجود کسی صحابی کو نہیں مارسکتا تھا اور نہ وہ حضرات سمیدا وریا سر پہنچا کو شہید کرسکتا تھا اگر اللّٰہ کی طرف سے اجازت نہ ہوتی ۔ اگر اذن رب نہ ہوتا تو اس کا ہاتھ ہی شل ہوجا تا اور کوڑ امار نے کے لیے ہاتھ اٹھا ہی نہ سکتا ۔ چنانچے اللّٰہ کی جانب سے جو بھی آئے اسے من جانب اللّٰہ بھے کرصبر واستقامت سے قبول جنانچے اللّٰہ کی تقدیر پر راضی ہوجا ہے۔ اس کو کہتے ہیں:'' راضی برضائے رب' ۔ اس کے کرواور اللّٰہ کی تقدیر پر راضی ہوجا ہوائی وقت بیان کرنے کا موقع نہیں ہے۔ ۔ رضائے حق بہ راضی رہ یہ حرف آرز و کیسا؟ مضائے حق بہ راضی رہ یہ حرف آرز و کیسا؟

لینی تم ہوتے کون ہو کہ تم اللہ کو کوئی مشورہ دے سکو۔ بیدا کبراللہ آبادی کا بڑا عار فانہ شعر ہے۔ اگر چہ مشہور تو وہ مزاحیہ شاعری کے لیے ہیں'لیکن ان کے بہت سے صوفیا نہ اشعار بھی ہیں اور بیشعر بھی بہت کمال کا ہے۔۔

ہم بھی تتلیم کی خو ڈالیں گے یے نیازی تیری عادت ہی سہی!

یعنی جو تیرافیصلہ ہے وہ دل سے قبول ہے اور اس کے سامنے سرتنگیم ٹم ہے 'ع ''سرتنگیم ٹم ہے جو مزاج یار میں آئے!''

(م) تفویض الا مرالی الله: اس کا ایک حصہ تفویض الا مرہے یعنی اپنے معالمے کو اللہ کے حوالے کر دینا۔ بیجھی ایک ذہنی اوراندر کی نفساتی کیفیت ہے:﴿ وَاُفَوِّضُ أَمْرِ ثَى اِلِّي الله وإنَّ اللَّه بَصِيْرٌ وبِالْعِبَادِ ﴿ ﴾ (المؤمن) "أورمين تواينا معامله الله كحوال كرتا ہوں۔اللہ یقیناً اپنے بندوں کود کھے رہاہے'۔ میں کا ہے کو چینا کروں' کا ہے کوتشویش میں مبتلا ہوجاؤں۔میرارب میری تمام ضروریات کوجانتا ہے۔ میں نے آپ کو بتایا ہے کہ ایمان کے درجات میں انسان ترتی کرتے کرتے اس مقام تک پہنچ جاتا ہے جہال دعا بھی محدود ہوجاتی ہے۔ دعا صرف بیرہ جاتی ہے کدا ہے اللّٰدمیری ہدایت میں اوراضا فیہ كر!اےاللّه ميرے علم ميں اوراضا فه كر!اےاللّه مجھےا ہے ايمان پراستقامت عطافر ما! باتی بیدها کہاےاللہ مجھے بیدے دے بیدے دے! اس سے بندهٔ مؤمن مستغنی ہوجا تا ہے۔اس کا مطلب تو یہ ہے کہتم اللہ کوسکھا رہے ہو' اللّٰہ کو پڑھا رہے ہوتہ ہیں کیا پتا یہ ہے تمہارے حق میں ٹھیک بھی ہے یانہیں:﴿وَعَسْنِي أَنْ تَكُوَّهُوا شَيْئًا وَّهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ وَعَسِّى أَنْ تُحِبُّوْا شَيْئًا وَّهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ ۖ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَٱنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ۞﴾ (البقرة) '' اور ہوسکتا ہے کہتم کسی شے کو نا پیند کر وا ور وہ تمہارے لیے بہتر ہو۔ا ور ہوسکتا ہے کہتم کسی چیز کو پسند کرودر آنحالیکہ وہی تمہارے لیے بری ہو۔اوراللہ جانتا ہے'تم نہیں جانے''۔ چنانچہایئے معاملات کواللہ کے حوالے کردو' کیونکہ وہ بہتر جاننے والا ہے۔ تفویض الامرایمان کا باطنی تمرے اوراس کے لیے ایک بہت پیاراشعرے: ۔

There is many a slip between the cup and the lip.

ابل مکہ نے یہودیوں کے سکھانے پررسول اللّٰدُ کَالَیْکُا اِسْکَالِیُکُا ہے۔ تین سوال کیے تو حضور مُکَالِیُکُا ہے نے فرمایا کہ ان کا جواب میں کل دے دوں گا۔اس موقع پر آپ نے نے سہوا ''ان شاءاللّٰہ'' نہیں فرمایا۔ آپ کے ذہن میں تھا کہ جریل عَالِیُلا روزانہ تو آتے ہیں'ان سے پوچھ لوں گا

اور جواب دے دوں گا' مگر وہ نہیں آئے تو صورتِ حال بیہ بی کہ تالیاں پٹ رہی ہیں' طنزیہ باتیں ہورہی ہیں طعنے دیے جارہے ہیں کہ کہاں ہے جواب؟ غالبًا تین دن کے بعد جرائيل جوابات كرآئ أكرات على ساته بى بيآيت بهى نازل مولى: ﴿ وَلَا تَقُولُنَّ لِشَايْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَدًّا ﴿ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴿ كَمْ آئِده كُي جِيز كَ لِي بَهِي نه كَي گا كەمىں كل ضرور كردوں گا مگرساتھ ان شاءاللە بھى كہيں \_ چنانچەاعتا داور بھروسەنداينى قوت وصلاحیت اور ذبانت و فطانت پر ہؤنہ مادی اسباب ووسائل پر' بلکہ اللّٰہ عز وجل پر ہو۔اس کے بیمعنی نہیں ہیں کہ مادی ذرائع اور وسائل استعال نہ کیے جائیں' بلکہ بھر پور طور پر استعال کرو۔ بیار پڑ جا دُ تو لا ز ما علاج کرا و 'بیسنت ہے'لیکن بیہ نسمجھو کہ اس علاج سے شفا ہو گی ٔ بلکہ بیعقیدہ رکھو کہ شفا اللہ تعالیٰ دے گا۔ مجھے اپنے بجبین کے حالات یا دہیں۔اب تو ہمارا کلچر بہت تبدیل ہو چکا ہے جبکہ ہماری بڑی بوڑھیعورتیں بچوں کو دوائی پلاتے ہوئے کہتی تھیں: ''اللہ شافی 'اللہ کافی! ''کہ شافی تو اللہ ہے اور وہی کافی ہے۔ بہرحال علاج کراناسنت ہے کیکن اس حد تک چلے جانا کہ لاکھوں روپےخرچ کر کے علاج کے لیے انگلتان جارہے ہیں' بیرویہ بھی صحیح نہیں ہے' بلکہ مناسب آبیہ ہے کہ اینے ذرائع میں رہتے ہوئے آپ ایک صدتک علاج کرائے اور ساتھ یہ یا در کھیے کہ شفا توالله تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہے۔ گویااللہ شافی اللہ کافی!

(۲) الله اور رسول سے محبت: اس میں اب تین چیزیں اور شامل کر لیجے 'جن میں سب کہلی چیز محبت ہے: ﴿ وَالَّذِیْنَ اَمَنُوۤ اَ اَشَدُّ حُبَّا لِلّهِ ﴿ ﴿ (البقرة: ١٦٥) ' ' اور جولوگ واقعناً صاحب ایمان ہوتے ہیں ان کی شدید ترین محبت اللہ کے ساتھ ہوتی ہے' لیمی اللہ کے ساتھ شدید ترین محبت ہوا ورپھراس محبت میں رسول کو بھی بریکٹ کیا گیا ہے فرمایا: ﴿ قُلُ اِنْ کَانَ اَبَاوَ کُمْ وَاَبْنَاوُ کُمْ وَاِنْوَانْکُمْ وَاَزُوَاجُکُمْ وَعَنْدُونَهُمْ وَاَفُوالُ فِ اَقْتَوَفْتُمُونُهَا وَتِجَارَةٌ تَنْحُشُونَ کَسَادَهَا وَمَسْلِكِنُ وَعَنْدِيْنَ مُنْکُمُ وَامْوَالُ فِ اَقْتَوَفْتُمُونُهَا وَتِجَارَةٌ تَنْحُشُونَ کَسَادَهَا وَمَسْلِكِنُ تَوْضُونَهَا اَحَبَّ اِللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِی مَدِیدِلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّی وَائِدَ مَاللّهُ بِاَمْرِهِ ﴿ ﴾ (التوبة: ٢٤)

و اربعین نؤوی که محدی و (776 ی دری و خطابات جمع کهی

'' (اے نی مُنَّالِیَّنِمُ اِن سے ) کہہ دیجے کہ اگر تمہارے باپ 'تمہارے بیٹے' تمہارے بھائی' تمہاری ہویاں (اور ہویوں کے لیے شوہر)' تمہارے رشتہ دار اور وہ مال جوتم نے بہت محنت سے کمائے ہیں'اور وہ تجارت جس کے مندے کا تمہمیں خطرہ رہتا ہے' اور وہ مکانات جوتمہیں بہت پیند ہیں' (اگر سے سب چزیں ) تمہیں محبوب ترہیں اللہ' اُس کے رسول اور اُس کے راستے میں جہاد سے' توانظار کرویہاں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ سنادے۔''

لہزااللہ اوراُس کے رسول مُنَالِیَّنِیَّم کی شدیدترین محبت دل میں موجود ہوا ور پھراس محبت میں اللہ کے لیے جہاد کی محبت بھی شامل ہونی جا ہیے۔

(2) محبت کے ساتھ حمیت: یا در کھیے کہ بیمجبت صرف حمد کے تر انوں اور نعت کے لہک لہک کے پڑھے میں نہیں ہے۔ اس محبت کے ساتھ دوسرا پہلو حمیت بھی ہوتا ہے کہ اللّٰد کا دین پامال ہے اور میں اپنے دھندوں میں لگا ہوا ہوں تو وہ حمیت کہاں گئ ع ''حمیت نام تھا جس کا گئ تیمور کے گھر ہے''۔اسی بارے میں وہ حدیث آتی ہے جسے حضرت جابر بڑا ٹھڑ نے دوایت کیا ہے کہ رسول اللّٰمُ کَا اللّٰمَ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمَ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمِیْ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا کُورُ وَ اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمُی کے اللّٰمِ کہ میں اس کے جے حضرت کے میں اس کے میں اس کے کی رسول اللّٰمُ کا اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمِیْ کَا اللّٰمُ کَا اللّٰمِیْ کَا کُلُورُ کَا اللّٰمِیْ کَا کُمُیْ کَا اللّٰمِیْ کَا اللّٰمِیْ کَا اللّٰمِیْ کَا اللّٰمِیْ کَا اللّٰمِیْ کَا کُمِیْ کَا اللّٰمِیْ کَا الل

((اَوْحَى اللّٰهُ عَزَّوَجَلَ إِلَى جِبْرِيْلَ الْعَيْلَا أَنِ الْقُلِبُ مَدِيْنَةَ كَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَالْمَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ عَبُدَكَ فَلَانًا لَهُ يَعْصِكَ طَرْفَةَ عَيْنٍ ' قَالَ: بِالْهُلِهَا ' قَالَ : يَا رَبِّ إِنَّ فِيْهِمْ عَبُدَكَ فَلَانًا لَهُ يَتَمَعَّرُ فِي سَاعَةً قَطُّ)) (١) فَقَالَ: اِقْلِبُهَا عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ ' فَإِنَّ وَجْهَهُ لَمْ يَتَمَعَّرُ فِي سَاعَةً قَطُّ)) (١) فَقَالَ: اِقْلِبُهَا عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ ' فَإِنَّ لَا لِي اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَى اللّهُ فَعَلَى اللّهُ عَلَى مِنْ اللّهُ عَلَى مُعْتَلِكُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَى اللّهُ عَلَى مُعْتَمَى مُعْتَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(1)</sup> رواه البيهقي في شعب الإيمان

لیمنی میرے احکام کی دھجیاں بکھرتی رہیں' میری صدود پامال ہوتی رہیں اور یہ اللہ اللہ کرتا رہا' اپنے مراقبے' اپنے چلے اور اپنے اذکار میں لگار ہا۔ اس کے لیے تو اقبال نے کہا تھا مست رکھو ذکر و فکرِ صبح گاہی میں اسے پختہ تر کر دو مزاج خانقاہی میں اسے!

(۸) محبت اورحمیت کے ساتھ نفرت بھی: محبت اور حمیت کے علاوہ تیسری چیز نفرت ب: ﴿ يَا يَسُّهَا الَّذِينَ امَّنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ ﴾ (الصف: ١٤) "الله المي ايمان! الله کے مددگار بنو''۔اللہ(معاذ اللہ!)ضعیف نہیں ہے کہاہے تمہاری مدد کی ضرورت ہو ٔ وہ تو القوی ہے کیکن تمہار اامتحان ہے کہ اس کا دین جب پامال ہے تواسے قائم کرنے کے لیے تن من دھن لگاتے ہو کہ نہیں؟ دین کو قائم ادر غالب کر دینا ہمارے بس میں نہیں ہے کیکن اس جدو جبد میں تَن مَن دَهن لگا دینا تو ہمارے بس میں ہے نا! تو بس یہی کامیا بی ہے۔ دیکھئے' کتنے ہی نبی آئے اور چلے گئے کدان کے ہاتھوں سے کوئی تبدیلی نہیں آئی' کوئی انقلاب بریانہیں ہوا۔اُن کی شب وروز کی اُن تھک محنت کے باد جودصرف چند لوگوں نے مانا اور باتی سب ہلاک کر دیے گئے۔انقلاب تو آیا ہے جا کر حضورا کرم کا لیکٹی کے دست مبارک سے اور آ پ کے دورِ مبارک میں اللہ کا نظام سیح معنوں میں غالب ہوا بِ: ﴿ وَقُلْ جَآءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ ۚ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوْ قًا ﴿ ﴾ (بني اسرائيل) ''اورآ یے کہہ دیجیے کہ حق آ گیا اور باطل بھاگ گیا۔ یقیناً باطل ہے ہی بھاگ جانے والا''۔ پیرحضور مُناکِیْنِوْم کی تکھیل رسالت کا سب سے بڑا مظہر ہے۔ اب اللہ کے دین کو عالب کرنے میں تَن مَن دهن لگانا' الله کی نصرت کے مترادف ہے' جوایمان کا لازمی تقاضا ہے۔

#### اللہ کے ولی سے عداوت ٔ براہِ راست اللہ سے جنگ ہے!

مندرجہ بالا گفتگو ہے معلوم ہو گیا کہ ولی وہ ہے جوایمان ادر تقویٰ کے تمام مراحل طے کر چکا ہو۔اب ایسے ولی کے خلاف جو بھی بغض رکھے گا'عداوت رکھے گا' دشنی کرے گا تو اللّٰہ کی طرف ہے اس کے خلاف اعلانِ جنگ ہے۔حدیث کے الفاظ ہم پڑھ چکے

ہیں:((مَنُ عَادٰی لِیْ وَلِیًّا فَقَدُ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ))''جوشخص میرے کی ولی ہے عدادت رکھے تو میرا اُس ہے اعلانِ جنگ ہے''۔ ظاہر بات ہے کہ بیہتو مردّ ت ادر شرافت کا تقاضا ہے۔اگرا کی شخص اللہ کی حمایت میں لگا ہوا ہے تو اس کے دشمن اللہ کے دشمن ہو گئے'للبذااللہ کےاولیاء سے عداوت رکھنے والے براہِ راست اللہ سے جنگ مول لے رہے ہیں'اگر چہاس میں پنہیں ہوتا کہ آن واحد میں سارے کے سارے وثمن ختم کر دیے جائیں۔ مکہ میں بھی پہنیں ہوا کہ ابوجہل نے جیسے ہی حضورمُلَا ﷺ پر زیاد تیاں شروع کیں تو فوراً ختم کر دیا گیا۔نہیں'اللہ کی اپنی سنت ہے اوروہ اہل ایمان کوبھی پہلے اچھی طرح ٹھونک بجا کر دیکھتا ہے امتحانات میں ڈالتا ہے اور ظاہر بات ہے کہ امتحان کا فرول کے ہاتھوں ہی آئیں گے۔اگر کا فراوّل دن ہے ختم ہوجاتے تو امتحان کس کے ذریعے سے آتا' آ زمائش کس کے ہاتھوں آتی ؟ پھر آ زمائش ہے ہی پتا چاتا ہے کہ کون كتنا كھرا ہے اور كون كتنا كھوٹا ہے۔قرآن نے خود بتایا ہے:﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُّتُو كُوْا أَنْ يَّقُوُلُوْآ امَّنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُوْنَ۞﴾ '' كيالوگول نے بيتمجما تھا كہ وہ جيمورُ دیے جائیں گے صرف میہ کہنے سے کہ ہم ایمان لے آئے اور انہیں آز مایانہیں جائے كًا؟ " ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَّا الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمْ ﴾ "مم نے توان كو بھى آ زمايا تھا جوان سے پہلے عَيُّ ﴿ فَلَيَعُلَمَنَّ اللّٰهُ الَّذِيْنَ صَدَقُوا وَلَيَعُلَمَنَّ الْكُذِيِيْنَ۞﴾(العنكبوت) ' ' <sup>ي</sup>ِس الله ظاہر کر کے رہے گا اُن کو جو سیجے ہیں اور اُن کو بھی جوجھوٹے ہیں''۔ گویا اللہ دود ھا دود ھ یانی کا پانی علیحدہ کر دے گا کہ یہ ہیں سیے جنہوں نے اپناوعدہ بورا کیا'عہد نبھایا'اور بیہ ہیں جھوٹے جنہوں نے اپنے وعدوں کی وفانہیں کی۔ چنانچہ بیہ بات فطری ہے کہ جواللہ کے دلی سے دشمنی مول لے گا تو وہ اللّٰہ کا بھی دشمن شار ہوگا۔

# تقرب ِ اللي كے ذرائع

یہ تو زیرمطالعہ حدیث کا پہلا حصہ تھا'اب اس کے دوسرے جھے کی طرف آتے ہیں جس میں ایک عظیم مسکلہ سامنے آر ہاہے جس کا سمجھنا بہت ضروری ہے۔اس حدیث میں تقرب الی اللّٰہ کے دومراحل بیان کیے گئے ہیں۔ پہلے اس حصہ پر ایک سرسری نظر

ور اربعین نَوَوی کردی در 779 کاردی فظابات جمد کری وُ اللَّتِي مِن الله تعالى فرمات مِن ((وَ مَا تَقَرَّبَ إِلَىَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَىَّ مِمَّا افتو صُنَّهُ عَكَيْهِ))''ميرا بنده ميرے فرض كرده امور كے سواكسي اور چيز كے ذريعے میرے زیادہ قریب نہیں آسکتا''۔ تقرب' باب تفعل ہے چنانچہ اس کامعنی ہوگا کہ اُن تھک محنت اورمسلسل جدو جہد کے ساتھ کوئی چیز حاصل کرنا۔ تر جمہ یہ ہوگا کہ میرا بند ہ جن چیز وں کے ذریعے میرا قرب حاصل کرتاہے' اُن میں مجھے محبوب ترین وہ ہیں جومیں نے اس برفرض كى بين \_ دوسرا مرحله بيه به كه: ((وَ مَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِل حَتَّى أُحِبَّةً))''اور بسااوقات میرابندہ نوافل کے ذریعے سے میرا قرب حاصل کرتار ہتا ب يهال تك كمين اس معمت كرف لكتابول وفاذا أحْبَيْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ))'' پس جب ميں اس سے محبت كرنے لگتا ہوں تو ميں اس كے كان بن جاتا ہوں جن سے وہ سنتا ہے''۔ اب میہ بہت نا زک اور حساس موضوعات ہیں' للہذا انتہا کی احتیاط کی ضرورت ہے ع ''ہشد ار کہ رہ بر دم نیخ است قدم را!''لعنی اس راستے پر خبردار ہوکر چلنا کہ ابتمہارا یا وک ملوار کی دھار پر آ گیاہے! آ گے اللہ تعالی فرماتے ہیں: ((وَ بَصَرَهُ الَّذِيْ يُبْصِرُ بِهِ))''اورأس كى آئكھ بن جاتا ہوں جس سے وہ ديكھا ہے'' ((وَيَدَهُ الَّتِييْ يَبُطِشُ بِهَا)) ''اوراُس كا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پكڑتا ہے' ((وَرجْلَهُ الَّتِيْ يَمْشِيْ بِهَا)) ''اورأس كا ياؤل بن جاتا مول جس سے وہ چلتا ہے۔'' الله اكبر!ان سب كا كيا مطلب ہے اور ان سب كوكون سمجھے گا كہ اللہ بندے كے کان' آئکھ' ہاتھ' حتیٰ کہ یاؤں بن جاتا ہے؟ بس پیمجھ کیجیے کہاس کےمطالب ومفاہیم ہے جواہم نتیجہ نکاتا ہے وہ یہ ہے کہ بیرحدیثِ کرامت اولیاء کے لیے سند ہے۔

اللہ ہماری رگ ِ جاں سے زیادہ قریب ہے!

اس ضمن میں پہلی بات سیحھے کی ہیہ ہے کہ اللہ سے تقرب کے معنی کیا ہیں؟ کیا اللہ کہیں دور ہے؟ نہیں' وہ تو رگ جال ہے بھی زیادہ قریب ہے۔سور ہُ ق کی بیآیت ابتدا میں' میں نے آپ کو سنائی تھی:

﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوِسُ بِهِ نَفْسُهُ ۚ وَنَحْنُ اَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنُ

''ہم نے ہی انسان کو بیدا کیا اور ہمیں معلوم ہے کہ اس کانفس اندر سے کیا وسوسہ اندازی کرتار ہتا ہے۔اورہم اس کے قریب تر ہیں اس کی رگ جال ہے بھی۔''

یعنی اس کانفسِ اتارہ ہم ہی نے بنایا ہے'اور ساری مادی خواہشات اور سارے جبلی تقاضے (animal instincts) ہم ہی نے نفس کے اندرر کھے ہیں' کیا ہمیں ہی نہیں معلوم ہے؟ کیا گھڑی سازکونہیں پتا کہ گھڑی میں کون کون سے پرزے ہیں؟ حقیقت یہ ہے کہ اللہ تو ہم سے بہت قریب ہے' ہماری رگ جال سے بھی زیادہ قریب ہے' لیکن غور طلب بات یہ کہ ہم اللہ سے دور ہیں۔ بہت بیارے اشعار ہیں:

کرا جوئی' چرا در پیج و تابی؟ که او پیداست تو زیر نقابی تلاشِ او کئی' جز خود نه بینی تلاش خود کئی' جز او نه یالی!

'' کیا ڈھونڈتے ہو؟ کیوں (ہر دفت) نیج و تاب میں رہتے ہو۔ کہ (جس کی علاق ہے) وہ تو (زرے ذراح ہے) عیاں ہے اور تو خود ہی پردے میں (مجوب) ہے۔ (اگر)اس کو تلاش کرے گا تواپے سوا کچھند دیکھے گا' (اوراگر) این تلاش کرے گا تواس کے سوا کوئی اور نہ ملے گا۔''

ان الفاظ کی ایک تا ویل میری گئی کہ وہ صفاتی طور پر ہر جگہ موجود ہے اور ہماری ہر بات کوئن رہا ہے۔ اور ہمارے ہر عمل کود کھیر ہا ہے۔ لیکن میتا ویل ان الفاظ کاحق ادائمبیں کر رہی۔ وہ ہمارے ساتھ کیے ہے؟ میہ ہم نہیں جانے 'لیکن وہ ہمارے ساتھ ہر جگہ ہر آن موجوو ہے۔ اللہ تعالیٰ کی صفات کی کیفیت کو ہم نہیں جانے 'میہ ہماری مجبوری ہے۔ اللہ دیکھتا ہے'لیکن کیے ویکھتا ہے میں ہم نہیں جانے ۔ اُس کا دیکھتا اس خارجی نور کامختاج نہیں جس کے ہم محتاج ہیں۔ اسی طرح ہم جانے ہیں کہ وہ سنتا ہے کیے سنتا ہے میں ہم نہیں جانے ۔ وہ ہمارے ساتھ ہے' اس میں کوئی شک نہیں' لیکن کیے سے 'میہ ہم نہیں جانے۔ وہ ہمارے ساتھ ہے' اس میں کوئی شک نہیں' لیکن کیے ہے' میہ ہم نہیں جانے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں' لیکن کیے ہے' میہ ہم نہیں جانے۔

## تقردب كالتحيح مفهوم

تقرّب کا اصل مفہوم ہے اللّٰہ کی طرف باطنی طور پر بڑھنا---اور بڑھنے کے لیے بھی کہیں وور جانے کی ضرورت نہیں ہے وہ آپ کے اندر ہی ہے۔ میں نے آپ کو عبدالقا در دہلو کی کا شعر سنایا تھا:

ستم است گر موست کشد که به سیرِ سرووسمن در آ! تو زغنچه کم نه ومیدهٔ در دل کشابه چن در آ!

ایعنی بڑے ستم کی بات ہے کہ تمہاری خواہش نفس تمہیں کیے کہ جلوبھی ذرا باغ میں جاکر دیکھو کہ کتنے اچھے بھول ہیں' کتا اچھا سبزہ ہے۔ ارے تم خود کی غنچہ ہے کم دکتے ہوئے نہیں ہو' تم تو اللہ کی تخلیق کا ذروہ سنام ہو۔ ذرا کبھی اپنے دل کے دروازے کھولو اور اپنے اندر کے باغ میں داخل ہوکراس کی سیر کروئع'' اپنے من میں جاکر با جاسرائ زندگی!' اللہ کہیں دُور نہیں ہے وہ تو تمہارے اندر ہی ہے' لیکن تم ہی اس کی طرف متوجہ نہیں ہوتے ہی نہیں ہوتے ہے ہوا درتم اس کی طرف متوجہ ہی نہیں ہوتے نے ہم تو مائل ہرکرم ہیں کوئی سائل ہی نہیں منہیں ہوتے اور تم اس کی طرف متوجہ ہی نہیں ہوتے نے ہم تو مائل ہرکرم ہیں کوئی سائل ہی نہیں اور دکھلائیں سے؟ رہ رومنزل ہی نہیں!

حدیث میں آتا ہے کہ رات کے آخری حصے میں اللہ تعالی سائے ونیا تک اتر آتا ہے۔کیے اُتر آتا ہے؟ یہ ہم نہیں جانتے۔قیامت کے دن اللہ اس زمین پرنزول فرمائے گا: ﴿ وَجَآءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا صَفًّا ﴾ (الفحر) ''اورآ پ كارب جلوه فرما موگا جب كه فرشتے قطار در قطار حاضر ہوں گے''۔میدانِ قیامت ای زمین پر ہوگا' گویا قضهُ زمین برسرزمین طے ہوگا۔سورۃ الحاقہ میں نزولِ رب کی منظرکشی بایں الفاظ کی گئی ہے: ﴿ وَالْمَلَكُ عَلَى اَرْجَآئِهَا ۚ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمْنِيَةٌ ۞ ۗ ''اور فرشتے ہوں گے اس کے کناروں پر' اور اس دن آپ کے ربّ کے عرش کو اٹھائے ہوئے ہوں گے آٹھ فرشتے''۔اللہ تعالیٰ فرشتوں کے جلومیں نزول فرمائے گا'پھر عدالت خداوندی لگے گی ٔ حساب کتاب ہوگا۔ پیسب ہوگا 'لیکن کیسے ہوگا میے ہمنہیں جانتے۔ اس اعتبار ہے سیح طر زعمل ہیہے کہ ہم اپنے باطن میں جھانکیں' جہاں دل ہے اور ول کی گہرائیوں میں روح ہے جس کا تعلق براہِ راست اللّٰد کی ذات کے ساتھ ہے۔ ہمارا مئلہ بیہ ہے کہ اُس روح کی طرف ہاری کوئی توجہ نہیں ہے 'ہاری ساری توجہ جسد مادی' اس کے تقاضوں اور اس کی ضروریات کی طرف ہے اور ہم اس میں مصروف ہیں جبکہ روح کی طرف متوجہ ہوکرانسان اُس ذات کا تقرب حاصل کرسکتا ہے جس کے بارے مِن قرآن مِن فرمايا كيا: ﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْأَخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ (الحديد: ٣) '' وہی اوّل ہے'وہی آخر ہے'وہی ظاہر ہے'وہی باطن ہے''۔ظاہرہستی تو اس کی ہے اور ہاں سب سے مخفی بھی وہی ہے'اس لیے کہاُس کی ذات کی گُنہ تک کوئی نہیں پہنچے سكتا۔ وہ كيے ديكھا ہے'تم نہيں جان سكتے۔اس كا ہاتھ ہے'ليكن تم اسےا بينے ہاتھ ير تیاس نہ کر بیٹھنا۔اسی طرح میدانِ محشر میں اللہ تعالیٰ کی بجل کے بارے میں کہا گیا ہے: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ ﴾ (القلم: ٤٢) "جس دن بيند لي كھولى جائے گا "كين اس كا مفہوم ہمارے تصور سے ماوراء ہے۔ اگر ہم اس کی کھوج کرید میں پڑ جا کیں اوراس بارے میں بحث کریں تو ہم گمراہی میں مبتلا ہوجائیں گے۔

اب تک کی میری گفتگو کا خلاصہ یہ ہے کہ یہاں قرب سے مراد قربِ مکانی نہیں'

و اربعین نؤوی کی در 783 کا در خطابات جمع کی در

قربِ معنوی ہے۔ سورۃ العلق کی آخری آیت میں نے شروع میں پڑھی تھی: ﴿ کَالَّا اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مِلْ اللّٰہِ مِلْ اللّٰہِ مِلْ اللّٰہِ مِلْ اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مِلْ اللّٰہِ مَلّٰ اللّٰہِ مِلْ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰہِ مِلْ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللل

مشرکین کا غیراللّٰد کو بیار نے کا مقصد قربِ الٰہی

قربِ اللّٰي كَضَمَن مِين سورة بن اسرائيل كى بيآيت برى اہم ہے:
﴿ أُولَٰ لِكَ اللّٰذِيْنَ يَدُعُوْنَ يَنْ عَفُوْنَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيْلَةَ ٱ يَّهُمُ ٱقُورَ وَيَوْجُوْنَ وَحَمَّتَهُ وَيَخَافُوْنَ عَذَابَةً اللّٰ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُوُورًا ﴾

دُوه لوگ جنہيں بيد پکارتے ہيں وہ تو خود اپنے رب ك قرب ك متلاشى ہيں كه ان ميں سكون (أس كے) زيادہ قريب ہاور وہ اميد وار ہيں أس كى رحمت كود در درجة ہيں اس كے عذاب سے واقعنا آپ كرب كاعذاب جين ورد كر يہ كارب كاعذاب جين درون كى ہے۔''

یعنی جنہیں یہ پکاررہے ہیں'ان سے دعائیں کررہے ہیں' وہ تو خود قربِ الہی کی منزلیں طے کررہے ہیں اوراللہ کی رحمت کے امید واربھی ہیں اوراللہ کے عذاب سے ڈرتے بھی رہتے ہیں۔ چاہے وہ انبیاء ورسل ہوں' یا اولیاءاللہ یا فرشتے' وہ تو عالمِ امر میں خوداللہ کی رضاجو کی کے لیے کوشاں اور اس کے قرب کے متلاشی ہیں۔

اں حوالے سے آخری آیت میں سورۃ الزمر کی بیان کرر ہا ہوں ۔ یہاں مشر کین کا \_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الصلاة ؛ باب ما يقال في الركوع والسحود.

قول نقل ہوا ہے کہ وہ غیراللہ کو پوج رہے ہیں تواس مے مقصوداللہ ہی کا قرب حاصل کرنا ہے: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُوْنَا إِلَى اللّٰهِ ذُلْفَى ﴾ (آیت ۲)' ہم ان کونہیں یو جتے مگر صرف اس لیے کہ یہ میں اللہ سے قریب سے قریب ترکرتے ہیں' ۔ یعنی ان کے نزد یک جن کو وہ ریکا رہے تھے دعا ئیں کررہے تھے وہ ان کے لیے قریب الٰہی کا ذریعہ ہیں۔

یہاں ایک بات نوٹ کر لیجے کہ مشرکین جن چیزوں کی پرستش کرتے ہیں وہ دو طرح کی ہیں: ایک تو مظاہر فطرت ہیں جو بے جان ہیں' مثلاً سورج' چاندُ ستارے' آگ' پانی وغیرہ۔ دوسرے یہ کہ وہ پوجتے ہیں فرشتوں کو انبیاء کوادراولیاء اللہ کی ارواح کو اب مشرکین کا یہ کہنا کہ ہم ان کواس لیے پوجتے ہیں کہ یہ ہمیں اللہ سے قریب ترکر دیں تو یہ بات چاند' سورج اور ستاروں کے بارے میں تو نہیں ہوسکتی' اصل میں سیاس دوسری قبیل ہے متعلق ہے' یعنی وہ جن جاندار چیزوں کو پوجتے تھے تو اس سے ان کا مقصد ورسری قبیل ہوتا تھا۔

مشرکین عرب کاعقیدہ پی تھا کہ فرضتے خداکی بیٹیاں ہیں اور جن سے اللہ کی بیٹیاں راضی ہو جا ئیں تو اللہ بھی اُن سے راضی ہو جائے گا۔ بیٹیاں لا ڈلی ہوتی ہیں اوران کی فرمائش کورد کرنا بڑا مشکل ہو جا تا ہے۔ آ ب بیٹوں کو تو آسانی سے چھڑک سکتے ہیں گر بیٹیوں کو نہیں چھڑک سکتے آگر آ پ کے اندر شرافت ہے۔ جھے جب یاد آتا ہے تو میں اپنی انسونہیں روک سکتا گر آ پ کے اندر شرافت ہے۔ جھے جب یاد آتا ہے تو میں اپنی آنسونہیں روک سکتا کہ مس جگر کے ساتھ اور کس مضوط دل کے ساتھ حضور کُلُولِیْ اِنے اِنے کہ معاشی حالات انتہ ہوگئ کے حضور اباب تو سب لوگوں کے حضرت فاظمۃ الزہراء وُلِیُ کی بیدر خواست ردکی ہوگی کہ حضور اباب تو سب لوگوں کے گوروں میں آسائش ہوگئ ہے معاشی حالات انتہ ہوگئے ہیں تو مجھے بھی کوئی لونڈی یا خادمہ عطا کر دیں۔ ویکھنے چگی پھیر پھیر کے میرے ہاتھوں میں گئے پڑ گئے ہیں اور کندھوں پر پانی کے مشکیز ہے لادکر لانے کی وجہ سے نشان پڑ گئے ہیں۔ حضور اکرم مَلُولِیُا کُمُ اِنْ اِنْ کُمُ ہیں اس سے بہتر شے بتا تا ہوں وہ یہ کہ ہم نماز کے بعد ۲۳ مرتبہان اللہ ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ میں اس سے بہتر شے بتا تا ہوں وہ یہ کہ ہم نماز کے بعد ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ میں اسے بہتر شے بتا تا ہوں وہ یہ کہ ہم نماز کے بعد ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ میں اس سے بہتر شے بتا تا ہوں وہ یہ کہ ہم نماز کے بعد ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ مرتبہان اللہ ۳۳ مرتبہان اللہ ۱ کہ بی اور (اس کو شیح فاطم شیمی کہا جاتا ہے)۔

فَر شنے عالم ارواح میں موجود ہیں اور ان میں بھی اللہ سے قریب سے قریب ر ہونے کی جدوجہد جاری ہے۔ فرشتوں کے بھی درجات ہیں۔ پہلے نمبر پر ملائکہ مقربین ہیں جواللہ رب العزب سے بہت ہی قریب ہیں۔ پھر فرشتے وہ بھی ہیں جواللہ کے عرق اعظم کواُ شائے ہوئے ہیں۔ چنانچ فرشتوں میں بھی قرب کی ایک خواہش پائی جاتی ہے۔ دوسرے یہ کہ اولیاء اللہ اور انبیاء کرام مین اللہ کے نام پر جسے بنا لیے گئے۔ حضرت نوح علیا کی قوم کے بتوں کا ذکر سورہ نوح میں آتا ہے۔ قوم کے سرداروں نے اپنی قوم سے کہا تھا کہ کہیں نوح کی باتوں میں آکر اپنے ان معبود وں کو نہ چھوڑ دینا: ﴿ وَقَالُوْ اللّا لَا اللّٰهِ عَلَى ہُمُ وَلَا لَا تَحْوَقُ وَ نَسُرًا ﴿ ﴾ ''وہ کہنے گئے: دیکھونہ چھوڑ دینا اپنے معبودوں کو ہرگز مت چھوڑ نا وَ دکو سواع کو 'یغوث کو ' یعوق کو اور نر کو''۔ ان بتوں کے بارے میں تقریباً تمام مفسرین کا اجماع ہے کہ بیا س قوم کے گزرے ہوئے اولیاء اللہ تھاور توم نے ان کے بت تر اش لیے تھے۔ آج ہمارا حال سے کہ ہم بھی اولیاء اللہ کی قبروں کو پو جتے ہیں' تو ان میں اور ہم میں قطعاً کو کی فرق نہیں ہے۔

ایک بڑا تلخ واقعہ بتایا تھا غازی احمرصاحبؒ نے جنہوں نے کتاب کھی تھی ''مِنَ الشُّلُمُتِ اِلَّی النَّوْرِ ''۔ یہ ہندو خاندان میں پیدا ہوئے اور بجین بی میں سلمان ہوگئے تھے اور بڑے موَ قد تھے۔ ۱۹۴۷ء میں ان کا سارا کنبدا نبالہ میں جاکر آ با دہوگیا۔ پھرکئی سال کے بعداُن کے بھائی اُن سے ملئے کے لیے آئے توانہوں نے یہ بات کہی کہ بھائی جان! آپ نے خواہ مخواہ اپنا غہ ہب بدلا۔ ہم نے تو انبالہ میں جاکرد کھے لیا ہے کہ مسلمان قبروں کو بوجة ہیں' تو ہم میں اور ان میں فرق کیا ہے؟ ہمیں تو کوئی فرق نظر نہیں آیا' بس

و اربعین نُوویؒ کمی در در 186 می در در خطابات جمعہ کھی یمی فرق ہے نا کہ ہم بتوں کو یو جتے ہیں اور یہ قبروں کو یوج لیتے ہیں!

بہر حال جولوگ بھی فرشتوں' انبیاء کی ارواح یا اولیاء اللہ کی ارواح کو پکارتے ہے یا پکارتے ہیں اس سے ان کا مقصد قرب اللہی ہے۔ لیکن سے پکار ناشرک کے زمرے میں آتا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ ارواح تو حقیقت ہیں اور روح محمدی مُنَافِیْنِ بھی اپنی شان و شوکت کے ساتھ عالمی ارواح میں موجود ہے۔ ای طرح یقینا اولیاء اللہ کی ارواح بھی موجود ہیں اور میں آپ کوشاہ ولی اللہ دہلوگ کا قول سنا چکا ہوں کہ اولیاء اللہ کے انتقال کے بعد ان کی ارواح کوجی اللہ تعالی ملائکہ اسفل میں شامل کرویتے ہیں۔ بیملائکہ کا سب سے نجلا درجہ ہے جواس و نیا کے انتظام پر ما مور ہے۔ بیسیکرٹ سول سروس ہے جونظر نہیں آتی 'گر اللہ کے احکام کی تعفید کرتی ہے۔ تو اولیاء اللہ کی ارواح بھی انہی میں شامل ہو جاتی ہیں' لیکن آپ کی کو پکار نہیں سکتے۔ فرشتے آپ کے ساتھ موجود ہیں' لیکن آپ فرانے کہ میرا سے کے ماتی موجود ہیں' لیکن آپ فلال کام کرادو۔ اس طرح کسی روح کوبھی نہیں کہہ سکتے کہ میرا سے فلال کام کرادو۔

# <u>څرب الهي کي حد</u>

اب ہم ایک بہت نازک اور حساس موضوع کی طرف آرہے ہیں کہ اس قرب کا اللہ کے ساتھ کس حد تک معاملہ ہوسکتا ہے۔ بیحدیث صحیح بخاری کی نہ ہوتی تو ہمارے ہاں خاص طور پروہ لوگ جن کے اندر تو حید کا زیاوہ ذوق اور جذبہ ہے اور ان کے اندر شرک سے زیادہ نفرت ہے وہ کبھی بھی اس حدیث کو نہ مانتے۔ اس لیے کہ اس میں وہ کیفیت بیان ہور ہی ہے جوعلامہ اقبال نے ایک شعر میں کہی ہے:

منا دیا مرے ساتی نے عالمِ من و تو یلا کے مجھ کو ہئے لا اللہ الا ھو

یعنی میرے ساقی نے مجھے لاالہ الاھو کی جوشراب پلائی ہے تواس سے میں اور تو کا فرق ختم ہوگیا ہے۔ یہ بہت خطرناک مقام ہے ع '' ہشد ارکہ رہ بر دمِ تیج است قدم را!'' ہوشیار ہوجا وَ' کہ اب تمہارے قدم تلوار کی دھار پر ہیں'لہذا پھو تک بھو تک کے قدم

رکھو۔اس معاملہ میں بےاحتیاطی بدترین شرک کی طرف بھی لے جاسکتی ہے۔

جییا کہ ہم پڑھ کیے ہیں' زیرمطالعہ حدیث میں قربِ الٰہی کے حصول کے دوراستے بیان کیے گئے ہیں اور اس حوالے سے بیرحدیث حکمت کا بہت بڑا خزانہ ہے۔ پہلا راستہ ہے:((مَا تَقَرَّبَ اِلَيَّ عَبْدِيْ بِشَيْءٍ أَحَبَّ اِلَيَّ مِمَّا الْفَتَرَضُتُهُ عَلَيْهِ))''ميرا بنده میرے فرض کر د ہامور کے سواکسی اور چیز کے ذریعے میرے زیادہ قریب نہیں آ سکتا''۔ اس کوہم'' تقرب بالفرائض'' کا نام دیں گے۔ یعنی جواعمال ہم پر فرض کیے گئے ہیں ان کے ذریعے ہے ہم اللہ کا قرب تلاش کریں تو یہ اللہ کومجوب ترین ہے۔ دوسری بات بلند ترین ہے اور وہ یہ ہے کہ: ((وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَفَرَّبُ إِلَىَّ بِالنَّوَافِل))''اورنہیں مصروف رہتامیرا بندہ میرا قرب حاصل کرنے میں نوافل کے ذریعے ہے'' ((حَتّٰی اُجِبَّةُ))''یہاں تک کہ (ایک مقام آتا ہے کہ) میں اسے محبوب بنالیتا ہول''۔آگ حساس ترین بلکه خطرناک ترین بات آ رہی ہے: ((فَاذَا ٱحْبَيْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ)) ''جب ميں اس محبت كرتا ہوں تو ميں اپنے بندے كے كان بن جاتا ہوں جن سے وہ سنتا ہے'' ((وَ بَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِدٍ))'' اُوراس کی آ تکھیں بن جاتا ہوں جن ہے وہ دیکھا ہے'' ((وَیَدَهُ الَّتِنی یَبْطِشُ بِهَا))''اوراس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے''اور آ کے چلیے: ((وَرِجْلَهُ الَّتِنْ يَمْشِنْ بِهَا))''اس کے پاؤل بن جاتا مول جن سے وہ چلنا ہے'۔ ((وَإِنْ سَالَيني لَا عُطِيَّتُهُ) ' اگر وہ مجھ سے كوئى سوال کرے تومیں اے لاز ما دول گا'' ((وَ کَئِنِ اسْتَعَاذَ نِنْ لَاَّ عِیْذَنَّهُ))'' اورا گرمجھ ہے پناہ طلب کرے گا تو میں لاز مآاہے پناہ دوں گا''۔ یہاں تواس انتہا درجے کا قرب ہے كه كو يامّن وتو كامعامله ختم موسّيا!

ظاہر بات ہے کہ یہ موضوع مسلمان صوفیاء کا ہے یہ فقہاء کا میدان نہیں ہے۔ یہ مضامین تصوف کے عنوان سے بیان ہوتے ہیں۔ اگر چہ میں نے اپنی تقریر میں تصوف کی نفی اس اعتبار سے کی ہے کہ تصوف کا ذکر نہ قرآن میں ہے اور نہ حدیث میں ۔ یہ بالکل نئی اصطلاح ہے اور اس نے عنوان کے ساتھ بہت تی نئی چیزیں بھی اسلام میں آگر

ور اربعین نؤوی کرد کرد (188 کرد کرد فطابات جمعہ کہی شامل ہوگئی ہیں'لیکن ایک حقیقی تصوف بھی ہے (جس کے لیے حدیث میں لفظ''ا حسان'' آیا ہے) اور وہ ہے اللہ کا قرب مزید قرب مزید قرب میں ہم نے حضرت معاذین جبل ولائن کی حدیث تفصیل سے پڑھی تھی ۔ سفر تبوک میں جاتے ہوئے سبح کے وقت جب وہ جاگ رہے تھے اور اپنی اونٹنی رسول الله مَا لَيْنَا كُلُور كَا اوْنْدُى كَ يَحْصِدِ لِيَحْصِدِ لِكَائِرَ عِلْ آرہے تھے جبکہ باقی سب لوگ اونگھ رہے تھے اور ان کی اونٹنیاں اِ دھراُ دھرمنتشر ہو گئی تھیں۔ چرتی بھی جارہی تھیں اور چلتی بھی جا رہی تھیں ۔اسی دوران <ضرت معاذٌ کی اونٹنی نے ٹھوکر کھائی' معاذ ؓنے اس کو لگام کھینج کرسنجالا تو وہ اور تیز ہوگئی اور اس کی وجہ ہے آ یہ مَالِیْکِا کی اونٹنی بھی بدک گئی۔اس برحضور مَالِیْکِا نے اپنا بردہ اٹھایا اور دیکھا کہ آس یاس معاذ کے سواکوئی بھی نہیں ہے۔معاذ چونکہ قریب تھے تو آپ مَاللَّیْمُ نے فرمایا: ((اُدُنُ دُوْنكَ)) ''اورقریب آ جاؤ' اورقریب آ جاؤ''۔ تو وہ اتنے قریب ہو گئے کہ دونوں کی ا دنٹنیاں آپس میں رگڑ کھانے لگیس۔ای طرح حقیقی تصوف یہ ہے کہ اللہ سے اور قریب' اور قریب ہو جاؤ۔ بی تقرب اولیاء اللہ کونصیب ہوتا ہے جن کے بارے میں زیرِمطالعہ مديث ك شروع مين فرمايا كيا: ((مَنْ عَادلى لِيْ وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ)) ( جس نے میرے کی ولی ہے دشمنی رکھی تواس کے خلاف میرااعلانِ جنگ ہے۔'' تقرّب بالفرائض كاجامع تصوّر

اقلاً یہاں نوٹ سیجے کہ قرب آلی کے دوذرائع ہیں: تقرب بالفرائض اور تقرب بالنوافل ورتقرب بالنوافل کے دوزرائع ہیں: تقرب بالفرائض اور تقرب بالنوافل کا مرحلہ فرائض کی ادائیگی کے بعد آئے گا۔ہم جانے ہیں کہ فرض نماز افضل ہے فل نماز ہے ۔کوئی شخص فرض نہ پڑھتا ہوا ورسارا دن فٹل پڑھتا رہے تواسے پچھ بھی حاصل نہیں ہوگا۔ساری رات نوافل میں کھڑے رہے نجر میں سوگئے تو زیرو ۔ نوافل کا معاملہ فرائفل کی ادائیگی کے بعد آتا ہے اور فرائفل کا تصور میں نے کئی بار بیان کیا ہے کہ جہال نماز روزہ 'جج اور زکو ق فرض ہے وہاں دین کی دعوت اور اقامت دین کی جِد و جُہد بھی فرض ہے۔اس فرض کی ادائیگی کی طرف آپ کی طرف توجہ نہیں ہے اور نوافل پر آپ نے اپنا پورا زور لگایا ہوا ہے تو یہ طرف آپ کی طرف تہیں۔

نمازیں نظیٰ روز نے نفلٰ جج نفلیٰ عمرے پرعمرے 'ہرسال عمرہ' رمضان کا عمرہ' کیا ہے ہیہ؟ آپ نے فرض ترک کیا ہوا ہے تو فرض کوچھوڑ کرنوافل' چی<sup>معنی</sup> دارد؟

اس حوالے سے اصول ہے ہے کہ پہلے یہ فرض ادا ہوجائے اللہ کا دین قائم ہوجائے شب آپ دوسرے درجے بعنی تقرب بالنوافل کی طرف آسکتے ہیں۔ اس لیے کہ جب نظام خلافت قائم ہوگیا تواب دین کی مزید دعوت اور دین کو بقیہ دنیا میں غالب کرنے کی جدوجہداس نظام کے ذمہ ہے۔ اب انفرادی طور پرلوگ بری ہوجائیں گے۔ البتہ کسی موقع پر اس نظام خلافت کی طرف سے مطالبہ آجائے کہ فلال محاذ کے لیے دس ہزار آدی فوراً چاہئیں تو دس ہزار اگر نکل آئے تو باقی آرام سے گھروں میں سوئیں رات بھر قیام کریں علمی کام میں گے رہیں و دوجہد میں گے رہیں تو سب جائز ہے۔ لیکن سے سر نظی کام اُس وقت ہیں جب دین قائم ہو چکا ہو۔ یہ ہے کا نئے کی بات۔ یہ تقرب بالفرائض اللہ تعالیٰ کوسب سے زیادہ مجوب ہے۔

### تقرّب بالفرائض اورتقرّب بالنوافل مين نسبت وتناسب

دوسری بات بیھنے کی ہے ہے کہ قرب الہی کے ان ذرائع میں سے بلندتر مقام کون سا ہے؟ میں نے کئی مرتبہ جہاد کی مثال دی ہے کہ جہاد شروع ہوتا ہے اپنفس کے خلاف جہاد سے کہ جہاد سے کہ جہاد سے کہ خلاف جہاد اہم ترین ہے اس لیے اسے افضل کہا گیا ہے ۔ رسول الله مُنَا الله مُنَا الله الله کا الله مُنا الله کا الله مُنا الله کا مطبع بناؤ ۔ میں نے اپنے کتا بچہ 'جہاد فی سبیل الله 'میں جہاد کی نو (۹) منزلیس الله کا مطبع بناؤ ۔ میں نے اپنے کتا بچہ 'جہاد فی سبیل الله 'میں جہاد کی نو (۹) منزلیس بیان کی ہیں اور نویں منزل قال فی سبیل الله ہے ۔ چنا نچہ جہاد کا اعلیٰ ترین اور بلندترین مقام قال فی سبیل الله ہے کہا کہ کا ایک میں منزل ہوگی تو دوسری بے مقام قال فی سبیل الله ہے کہ کہلی منزل ہوگی تو دوسری بے گئ دوسری ہو گی تو تیسری بے گئ اسی طرح تیسری چوشی' پانچویں' چھٹی' ساتویں' گئ دوسری ہو گی تو تیسری بے گئ اسی طرح تیسری' چوشی' پانچویں' چھٹی' ساتویں' گئ دوسری ہو گی تو تیسری بے گئ اسی طرح تیسری' چوشی' پانچویں' چھٹی' ساتویں' آٹھویں' لیکن بلند ترین مقام ہی ہے کہ انسان اللہ کے دین اور اس کے کلے کی سربلندی

و اربعین نؤوی کی می و جود اول کی حود کو کام کی در کار کو کر کار کے لیے نقد جان جھیلی پررکھ کر میدان میں آجائے۔ یہ اعلیٰ ترین اور اہم ترین مقام ہے۔ اس طرح یہاں پر تر تیب ہے کہ تقرب بالنوافل کا مقام اتنا بلند ہے کہ اس ہے کہ تقرب بالنوافل کا مقام اتنا بلند ہے کہ اس سے او نچامقام تو کوئی ہونہیں سکا 'لیکن یہ تقرب بالنوافل فرائفل کے بعد ہے۔ فرائفل کو نی مقام نہیں۔ چلہ کشیاں ہور ہی جیں نظرانداز کر کے فرائفل کو ترک کر کے نوافل کا کوئی مقام نہیں۔ چلہ کشیاں ہور ہی جین نفس کے خلاف کوئی کام آپ کر نفس کے خلاف کوئی کام آپ کر نہیں رہے اللہ کا دین پامال ہے اور اس کے خلاف کوئی جد وجہد نہیں' کوئی حمیت نہیں کوئی غیرت بی نہیں ہے توا سے نوافل کا کوئی مقام نہیں ہے۔ کوئی غیرت بی کی جد و جہد فرض ہے!

نوٹ کرنے کی تیسری بات یہ ہے کہ اقامتِ دین کی جدوجہد فرض ہے ۔اصل بات بیہ ہے جو ہمارے ذہنوں سے نکل گئ ہے اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ خلافت راشدہ کے بعدرفته رفته اسلام كاتصور بحيثيت دين كمزور هوتا چلا گيا' يبال تك كه عالم اسلام يراغيار قابض ہو گئے 'کہیں انگریز آ گئے' کہیں فرانسیسی آ گئے ۔مسلمانوں کی حکومت تھی تو تم ہے کم قاضی اورمفتی تو ہوتے تھے اور فیطے تو اسلامی قانون کے مطابق ہوتے تھے کیکن انگریز کے آنے سے بیسب ختم ہو گیا اور اسلامی قانون بھی ختم ہو گیا۔اب تو پینل کو ڈان کاہے ٔ سول کوڈ ان کا ہے ٔ کریمنل پروسیجر کوڈ سب ان کا ہے۔سب دیوانی اور فو جداری قوانین ان کے ہیں۔ای طرح ہوتے ہوتے ہارا ذہن یہاں پر آ کر منجمد ہوگیا کہ بس په چيزيں اصل دين ہيں: نماز' روز ه' حج اور ز کو ة کی ادائيگی' سورنہيں کھانا' شرابنہيں پنی و نانہیں کرنا۔ باقی اقامت دین کی جدوجہد کا تصور تو علاء میں بھی نہیں ہے۔اس کی فرضیت کا اعلان تو بہت دور کی بات ہے' وہ تو اس کا تذکرہ تکنہیں کرتے \_مفتی اور خطیب توسینکٹروں ہزاروں نکل رہے ہیں لیکن معاشرے پراس کا کوئی اثر نہیں ہے۔ ہاں ٹھیک ہے ٹی ٹی مسجدیں بنتی ہیں تو نئے نئے خطیب بھی حیا مئیں ۔بس آبادی برا ھارہی ہے ' معجدیں بن رہی ہیں کیکن دین کی اقامت کہاں ہے؟ و اربعین نؤوی کرد کرد (791 کرد کرد فطابات جمع کمی

بہرحال اب کچھ تبدیلی آرہی ہے وینی مدارس کے اندر بیلہراب اٹھ رہی ہے مگر بشتی سے اقامت دین کا منبج اور طریقہ کار جو حضور کا گیا گیا کا تھا 'وہ اب بھی سامنے نہیں ہے ۔ کوئی الیکشن کی طرف چلا گیا 'کوئی صرف وعظ وتھیجت ہی کرتا چلا گیا 'کسی نے متھیارا تھا لیے یا حکومت برد باؤ ڈالنے کے لیے بچھاور حربے استعال کیے۔ یا در کھیے کہ اللہ کا دین غالب ہو کررہے گا'لیکن ہوگا صرف طریقہ محمدی ڈاٹھ اللہ سے۔

## زیرمطالعہ حدیث کے بارے میں ابن عربی کی رائے

زیرِ مطالعہ حدیث کے حوالے ہے میں نے ابتدا میں کہا تھا کہ ان مضامین پر صوفیاءغور وفکر کرتے ہیں اورالی احادیث صوفیاء ہی کا میدان ہیں ۔صوفیاء میں سے ایک بہت بڑی شخصیت ابن عربی ہے۔ان کی طرف بہت سے عقائداور نظریات منسوب ہیں بیانہیں ان کی طرف ان کی نسبت صحیح بھی ہے یا غلط اس لیے کہ جب آسانی کتابوں میں تحریف ہوگئی' احادیث میں تحریف ہوگئی' جھوٹی حدیثیں گھڑ کرحضورمَا ﷺ کی طرف منسوب کی گئیں تو کوئی بعیرنہیں ہے کہ ابن عربی کی کتابوں میں بھی کچھے لوگوں نے اپنے نظریات داخل کر دیے ہوں ۔ بہرحال وہ ایک الگ مسکلہ ہے کیکن اس حدیث کے بارے میں وہ بڑی عجیب اور بہت گہرائی والی بات کہتے ہیں ۔ان کی کتاب ہے'' فصوص الحکم''ادراس میں انہوں نے ایک ایک نبیؓ کے حوالے سے اپنے مکاشفات بیان کیے ہیں۔حضرت لوط علیما کے حوالے سے جو کچھانی باتیں بیان کررہے ہیں تو عجیب بات كبدرے بيں۔اس مديث كے يہلے تھے:((وَمَا تَقَرَّبَ اِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءِ اَحَبَّ إِلَى مِمَّا افْتُوصُّنَّهُ عَلَيْهِ)) كَنْمَن مِين كَهتِ بِين كداس كانتيجه بيب كدميرابنده ميرب کان بن جاتا ہے جن ہے میں سنتا ہوں' میرا بندہ میری آئکھیں بن جاتا ہوں جن سے میں دیکھا ہوں میرا بندہ میرا ہاتھ بن جاتا ہے جس سے میں پکڑتا ہوں میرا بندہ میری ٹائلیں بن جاتا ہے جس سے میں چاتا ہوں۔ بات و ہیں آتی ہے کہ انتہا کی در ہے کا قرب ع' ' مٹادیامیرے ساقی نے عالم مَن وتو! ' نی تقرب بالفرائض کا نتیجہ ہے۔ دوسری طرف نوافل کے ذریعے سے یہ ہوگا اور یہ پہلے ہے اونچی منزل ہے کہ میں اپنے بندے کے

و اربعین نؤوی کری کری (792 کری خطابات جمعہ کسی

کان بن جاتا ہوں جن سے وہ سنتا ہے' میں اپنے بندے کی آئھیں بن جاتا ہوں جن سے وہ دیکھتا ہے' میں اپنے بندے کے ہاتھ بن جاتا ہوں جن سے وہ پکڑتا ہے' میں اپنے بندے کے یاوُں بن جاتا ہوں جن سے وہ چلتا ہے

میں عرض کر چکا ہوں کہ بیہ حدیث کرامات اولیاء کے لیے سند کا درجہ رکھتی ہے۔
البتہ جمیں حضور مَا ﷺ کے صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین میں مکاشفات اور کرامات کا
وہ نقشہ نہیں ملتا جو آپ کوصوفیاء اور اولیاء اللہ کی حکایات میں ملتا ہے۔ اس لیے کہ صحابہ
کرامؓ تو اصل میں تقرب بالفرائض میں لگے ہوئے تھے۔ انہوں نے دین غالب کیا
ہے جانیں دی ہیں اور وہ بلند ترین محبوبیت پر ہیں۔ ہاں جب دین غالب ہوگیا' خلافت
قائم ہوگئ تب اس سے آگے بڑھ کر لوگوں نے نوافل کے ذریعے سے تیبیا ئیں اور
ریاضتیں کی ہیں۔ اصل بات یا در کھنے کی ہے کہ قرب الہی کے دونوں ذرائع میں سے
پہلے کے مقابلے میں دوسرااونچاہے' لیکن پہلامجبوب ترہے۔

یہ ہیں وہ مضامین جومیں نے اپنے دو کتا بچوں میں بیان کیے: (۱) قربِ اللّٰہی کے دومراتب اور (۲) مرقبہ تصوف یا سلوک محمدی؟ بینی احسانِ اسلام ۔ ان میں میں نے بیان کیا ہے کہ مرقبہ تصوف کیا ہے اور اس میں ٹیڑھ کیوں اور کیسے آئی ہے 'اور اب میں ٹیڑھ کیوں اور کیسے آئی ہے 'اور اب سلوک محمدی کا احیاء ہمارے اور بالازم ہے۔

الله تعالی ہم سب کوا بمان کے طاہری وباطنی ثمرات سے مالا مال فرمائے اور ہمیں احسانِ اسلام اور سلوک ِمحدیؑ کی تو فیق عطافر مائے ۔ آمین یارب العالمین!!

اَقُولُ قَوْلِيٰ هٰذَا وَاسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِيُ وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسُلِمَاتِ00

حدیث ۵۵

<u>39</u>)

**40** 

#### 

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

عَظِيْمٌ ﴿ (النحل)

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطِنِ الرَّجِيُمِ .... بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

لا يُكِلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْتَسَبَتُ وَبَنَا لا لا يُكِلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَلْتَهُ عَلَيْنَا إِنْ لِيَيْنَا الْوَلِمَ عَلَيْنَا إِنْ الْمَالَةُ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا " عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِينَا وَلا تُحَيِّلْنَا مَا لا طَاقَةُ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا " عَلَى اللّذِيْنَ فَ وَالْمُفُ عَنَا " وَازْحَمُنَا " وَالْمَانِ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا فِي الْأَخِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ ﴿ (الرعد)

وَمَا هٰذِهِ الْحَيُوةُ الدُّنْيَآ اِلَّالَهُوَّ وَلَعِبٌ ۖ وَإِنَّ الدَّارَ الْأَخِرَةَ لَهِيَ الْحَيُوانُ مُ لَهُ كَانُوْ الْعُلَمُونِ ۚ (العنكبوت)

عَنِ ابْنِ عِبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولًا اللَّهِ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولًا اللَّهِ عَنْهُمَا أَنَّ وَسُولًا اللَّهِ عَنْهُمَا أَنَّ وَاللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ وَسُولًا اللَّهِ عَنْهُمَا أَنَّ وَاللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ وَاللَّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلْمُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالًا عَلْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَالًا عَلَالًا عَلَالًا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَالًا عَلَا عَلَال

رِ (إِنَّ اللَّهَ تَجَاوَزَ لِنُ عَنُ ٱمَّتِى الْخَطَا وَالنِّسْيَانَ وَمَا اسْتُكُرِهُوْا عَلَيْهِ)) (١)

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه كتاب الطلاق باب طلاق المكره والناسي-

سيدنا ابن عباس ولفظنا سے روایت ہے كه رسول الله مَنَّا لَیْنَا الله عباس ولی الله مایا:

"الله تعالیٰ نے میری خاطر میری اُمت ہے (تین قسم کے کاموں اور گناہوں کو)
معاف کردیا ہے: خطا نسیان اور وہ کام جن کے کرنے پرانسان مجبور کردیا جائے۔"
عَنِ ابْنِ عُمَرَ مِنْ فَهُا قَالَ: اَخَذَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ اِللّهِ عَنْ کِبَرَ فَقَالَ:

((كُنْ فِي اللَّهُ نُيا كَانَّكَ غَرِيْبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيْلِ))

وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ وَ اللّهُ يَقُولُ : إِذَا اَمْسَيْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ ' وَإِذَا اَصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ ' وَإِذَا اَصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ الْمَسَاءَ ' وَخَذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ ' وَمِنْ حَبَاتِكَ لِمَوْتِكَ (١) فَلَا تَنْتَظِرِ الْمَسَاءَ ' وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ وَمِنْ حَبَاتِكَ لِمَوْتِكَ (١) سيدنا ابن عمر ولي الدَّمَ فَاللَّهُ اللهُ عَلَيْهُم فَي ميرے كندهوں كو سيدنا ابن عمر ولي الدَّمَ فَاللَّهُ اللهُ عَلَيْهُم فَي ميرے كندهوں كو كير كرفر مايا:

'' د نیامیں یوں رہوجیہے کہ اجنبی یاراہ چلنا مسافر ہو۔''

ابن عمر پڑھیا کہا کرتے تھے:''شام ہوجائے تو صبح کا انتظار نہ کیا کرواور صبح ہو جائے تو شام کا انتظار نہ کرو۔صحت کو بیماری سے پہلے اور زندگی کوموت سے پہلے غنیمت سمجھو۔''

معزز سامعین کرام!

اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم ہے ہم''اربعین نووی'' کے اختیام تک پہنچ گئے ہیں اور آجین کی حدیث اسلام تک پہنچ گئے ہیں اور آجین کی حدیث اسپے جم کے آج اور ۴۰ ہمارے زیر مطالعہ آئے گی۔ بیاحادیث اسپے جم کے اعتبار سے کویا کوزے میں دریا بند ہے۔ اعتبار سے گویا کوزے میں دریا بند ہے۔

پہلی حدیث حضرت عبداللہ بن عباس رہائی سے مروی ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول الله مَالَیْ الله تَجَاوَزَ لِیْ عَنْ اُمَّتِی الْخَطَا وَالنِسْیانَ وَمَا الله مُنْکُرِهُو اَ عَلَیْهِ) ''اللہ تعالی نے میری فاطر میری اُمت سے (تین قتم کے کاموں اسٹنگرِهُو اُ عَلَیْهِ) ''اللہ تعالی نے میری فاطر میری اُمت سے (تین قتم کے کاموں اور گناہوں کو) معاف کر دیا ہے: (۱) خطا' (۲) نسیان اور (۳) وہ کام جن کے کرنے پرائبیں مجود کردیا گیاہو'۔ بیحدیث حسن ہے اوراسے ابن ماجداور بیمق نے روایت کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری کتاب الرقاق باب قول النبی مُنْطِیّج کن فی الدنیا کانك غریب او عابر سبیل۔

#### و اربعین نؤوی کے مصری ( 795 کی پیری کھی کھی

زیرمطالعہ حدیث میں پہلی غورطلب بات ہے: ((تَکَاوَزَ لِنَی عَنْ اُمَنِی)) اس کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ کے رسول مَنْ الله عُلَمْ اللہ علیہ کہ میری خاطراور میرے لیے اللہ نے میری امت کے لیے یہ رعایت کی ہے۔ اسے ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ حضور مَنْ اللّٰهُ عَلَم کے صدیقے اللہ نے اس اُمت سے یہ رعایت کی کہ ان تین چیزوں پرکوئی مواخذہ اور محاسبہ ضید سے اللہ اُمت سے یہ رعایت کی کہ ان تین چیزوں پرکوئی مواخذہ اور محاسبہ نہیں ہوگا اور نہ ہی کوئی سز اہوگی۔

## انسان ابنی صلاحیت کے مطابق مکلّف بنایا گیاہے!

ان تین چیزوں میں ہے پہلی نسیان اور دوسری خطاہے'اوراس کے حمن میں' میں نے جو پہلی آیت پڑھی تھی وہ سورۃ البقرۃ کی آخری آیت ہے ادراس کا شارقر آن مجید کی بڑی عظیم آیات میں ہوتا ہے۔اس آیت میں پہلے تو ایک بہت بڑی خوشخبری ہے اور پیہ مضمون قرآن مجيد مين كئ اور مقامات برجهي آيا ہے فرمايا: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾''الله تعالیٰ ذیه دارنہیں ظہرائے گاکسی بھی جان کو مگر اس کی وسعت کے مطابق''۔لینی اللہ تعالیٰ کے ہاں سب کا حساب ایک جبیبااور برابرنہیں ہوگا' بلکہ ہرایک کا حساب ہوگا اس کی صلاحیت' اس کی قدرت اور اس کی طاقت کے مطابق جواللہ نے ا ہے دی ہے۔اگر کسی کی وسعت کم ہے تو محاسبہ بھی ہلکا ہوگااور اگر وسعت زیادہ ہے ' صلاحیت زیادہ ہے ٔ ذہانت زیادہ ہے ٔ جسمانی قدرت زیادہ ہےتو حساب بھی اتناہی سخت ہوگا۔ دیکھا جائے تو بیر بہت بڑی خوشخری ہے'اس لیے کہ دنیا کا قانون رہبیں دیکھتا کہ جس نے چوری کی ہے اس کی کیا مجبوری تھی اور دنیا کا قانون اس کو دیکھے بھی نہیں سکتا' کیکن اللہ کا معاملہ بیہیں ہے۔ ہرتھل کے اندر جوبھی وسعت ہے'ا سے اللہ جا نتا ہے۔ کسی تشخص میں اللہ نے صرف ہیں سیر بوجھا ٹھانے کی قوت رکھی تھی اور اس نے بیندرہ سیر بھی اٹھالیا تو اللہ اسے کا میاب قرار دے دے گا'لیکن جس میں من بھر کی صلاحیت رکھی تھی اُس نے بیں سیر بھی اٹھالیا تو وہ نا کام ہو گیا۔ گویا یہاں کوئی فلیٹ ریٹ نہیں ہے۔ اس لية فرمايا: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ كه كوئي جان بهي ذمه دارتبيس تفهرائي جائے گی مکلف نہیں تھہرائی جائے گی مگراس کی وسعت کے مطابق۔

اس حوالے سے ایک شیطانی وسوسہ بیہ ذہنوں میں آتا ہے کہ آ دمی دین کے معالمے میں ریہ کہہ کر بری ہوجا تا ہے کہ میرے اندر صلاحیت ہی نہیں ہے۔اس صورت میں دیکھنا ہوگا کہ دنیوی معاملات میں اس شخص کی کتنی صلاحیت ظاہر ہور ہی ہے۔اگر انسان میں صلاحیت نہیں ہے تو دنیا میں بھی کامیا بی نہیں ہونی جا ہیے۔ دنیا میں آپ آگ ہے آگے جارہے ہوں اور دین کے معاملے میں آپ بیکہہ دیں کہ میرے اندر صلاحیت نہیں' تو بیرسراسردھوکہ ہے۔اللہ جانتا ہے کہ اُس نے کس میں کتنی صلاحیت رکھی ہے اور پھرای کے حساب سے معاملہ ہوگا۔بس اپنی امکانی حد تک آ دمی کر گزرے میا فی ہے' اس لیے کہ اللہ کومعلوم ہے کہ ہم نے کیا دیا تھا' کتنی قوت' کتنی زبانت' کتنی صلاحیت ہم نے دی تھی کیکن شیطان کے دھوکے میں نہیں آنا جاہیے اور اپنے آپ کو دین کے معاملات میں بری نہیں سمجھنا جا ہے کہ میرے باس وسعت اور ذبانت نہیں ہے۔اس بارے میں بیدد یکھا جائے گااگر آپ دنیامیں کا میاب ہیں' آپ کی تجارت پروان چڑھ ر ہی ہے' کچل کچول رہی ہے یا آ پ اپنے پیننے کے اندر دن بدن ترقی کر رہے ہیں تو ظاہر بات ہے کہ آپ میں صلاحیت موجود ہے۔ ایسی صورت حال میں عدم صلاحیت کا عذر رکھ کراینے آپ کو دین کے معاملے میں بری تھہرا دینا غلط ہے گفس اور شیطان کا رهوكہ ہے۔تاہم قاعدہ اپنی جگہ بہی ہے:﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ كہ ہر تشخص اپنی وسعت کےمطابق ہی جواب دہ ہے۔

#### انسان کواس کے اعمال کے مطابق بدلہ دیا جائے گا!

آگے بھی ایک اہم اصول بیان ہوا ہے فرمایا: ﴿ لَهَا مَا کَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْحَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْحَسَبَتُ ﴾ '' ہرجان کے لیے وہی کچھ ہے جواُس نے کمایا ہے اور اس پر وبال بھی اس کا آئے گاجواس نے گناہ کیے ہیں'۔ میں نے بار ہا آپ کو بتایا ہے کہ لام کسی کے حق میں جانے والی بات کے لیے اور علی کسی کے خلاف جانے والی بات کے لیے آتا ہے۔ میں جانے والی بات کے لیے آتا ہے۔ جیسے فرمانِ نبوی ہے: ((اَلْقُوْلَ آنُ حُجَّةٌ لَّكَ اَوْ عَلَيْكَ) (۱)''قرآن یا تو جحت اور دلیل

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الطهارة باب فضل الوضوء \_

ہے تہارے حق میں یا تمہارے خلاف 'لیعنی اس پر چلو گئ اس پر عمل کرو گئ تو وہ قیامت کے دن تمہارے حق میں گواہی دینے والا ہوگا اور اللہ ہے تمہاری سفارش کرے گئ کین اگرتم اس کے خلاف چلو گئ تو وہ تمہارے خلاف جمت بن جائے گا۔ یہی بات یہاں فرمائی: ﴿لَهَا مَا حَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا الْحَسَبَتْ ﴿ لَهِ مِعْمُون بھی قرآن مجید میں مختف الفاظ کے ساتھ کئ مقامات پر بیان ہوا ہے' مثلًا سورہ فاطر میں فرمایا: ﴿ وَ لَا تَزِرُ وَ اَنْ حَرَى اللهِ الله

## قرآن مجيد كي جامع ترين دعا

سورة البقرة كي آخرى آيت كى ابتدا ميں دواصول بيان كرنے كے بعد اب آك ايك دعا تلقين كى گئ اور بلا شبہ بيقر آن مجيد كى جامع ترين دعا وَل ميں سے ايك ہے۔ فرما يا: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوْ الْحِدُنَا إِنْ نَسِيْنَا اَوْ الْحِطَانَا ﴾ ''اے ہمارے رب! ہمارا مواخذہ مت كيد جيو اس پر اگر ہم بھول جا ميں يا ہم ہے خطا ہو جائے'۔ خطا ہے كہتے ہيں؟ آپ نشانہ لگار ہے بتھ تو وہ نشانہ ہے گئہ برنہيں لگا بلکہ چوک گيا تو يہ خطا ہے اور خطا ہے ہونے والاكو كى كام اس اُمت كے ليے قابلِ مؤاخذہ ہيں ہے۔

قرآن مجید کی اس جامع ترین دعا کا اگلا حصہ بھی بہت اہم ہے:﴿ رَبّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَیْنَا اِصْرَا کَمَا حَمَلْتَهُ عَلَی الّذِیْنَ مِنْ قَبْلِنَا ﴾ ''اے ہمارے رب! ہم برمت ڈالیے وہ بوجھ جوآپ نے ہم سے پہلوں پر ڈالا تھا'۔ یہاں اصل میں شریعتِ موسویؓ کی طرف اشارہ ہے جو در حقیقت بہت شخت تھی' جبکہ شریعتِ محمد گی کو بہت آسان کیا گیا ہے۔ مثلاً شریعت موسوی میں رات کوسونے پر روزہ شروع ہوجا تا ہے اور الگلے روزغروب آفاب تک چاہا ہے۔ اس کے مقابلے میں ہمارے لیے بیت کم ہے کہ طلوع فجر سے روزہ شروع ہوگا جوغروب تک جائے گا۔ پھران کے سے پہلے کھاؤ ہوا ورطلوع فجر سے روزہ شروع ہوگا جوغروب تک جائے گا۔ پھران کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سخت ممانعت تھی' یعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سخت ممانعت تھی' یعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سخت ممانعت تھی' یعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سخت ممانعت تھی' یعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سخت ممانعت تھی' یعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سخت ممانعت تھی' یعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سخت ممانعت تھی' یعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سخت ممانعت تھی' یعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے ایک کیا گھا کی سبت ' کی بڑی سخت ممانعت تھی' بعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے لیے ''یوم سبت' کی بڑی سبت ' کی بڑی سخت ممانعت تھی' بعنی جعہ کی رات سے شروع ہوکر ہفتہ کے ایک کی سبت ' کی بڑی سبت کی بڑی کی بڑی سبت کی بڑی سبت کی بڑی سبت کی بڑی سبت کی بڑی کی

عام طور پر ہمارے ہاں بعض علاء کارویہ یہ ہوتا ہے کہ آپ کوتو سخت سے خت بات
کافتو کی دیں گے اور خود انہیں ' کتاب المحیل' کی روسے معلوم ہے کہ س حیلے کے
ذریعے بچا جاسکتا ہے اور وہ خودان حیلوں پڑمل کرتے ہیں۔ ہونا تو یہ چا ہے کہ آپ اپنے
لیے زیادہ سے زیادہ تخی کریں اور دوسروں کے لیے آسانیاں پیدا کریں۔ شریعت کے
اندر جو بھی گنجائش نکل سکتی ہے 'وہ لوگوں کو نکال کر دکھا کیں۔ فجو ائے قرآنی: ﴿ یُویْدُ اللّٰهُ
اندر جو بھی گنجائش نکل سکتی ہے 'وہ لوگوں کو نکال کر دکھا کیں۔ فجو ائے قرآنی: ﴿ یُویْدُ اللّٰهُ
اندر جو بھی گنجائش نکل سکتی ہے 'وہ لوگوں کو نکال کر دکھا کیں۔ فجو ائے قرآنی: ﴿ یُویْدُ اللّٰهُ
اندر جو بھی گنجائش نکل سکتی ہے 'وہ لوگوں کو نکال کر دکھا کیں۔ فو ائے قرآنی : ﴿ یُویْدُ اللّٰهُ
اندر جو بھی گنجائش نکل سکتی ہے 'وہ لوگوں کو نکال کر دکھا کیں۔ ' اللّٰد تو تمہارے ساتھ آسانی
عیا ہتا ہے 'اور وہ تمہارے ساتھ خی نہیں جا ہتا۔' '

سورة البقرة كى زير مطالعه آيت ﴿ رَبُّنَا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى اللّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا ﴾ مين دولفظ قابل غور بين إصر اور حَمل "اصر" اصر" كتبة بين اصل مين اس بوجه كوجس كوا شاكر چلنا دو بهر بهوجائ اور" حمل" كتبة بين أس بوجه كوجس كو الحائية بوجه الحاكر چلنا جائے والے ليے داركو" حمّال" كہاجا تا جس كو لے كر چلا جاسكے ۔ چنانچه بوجه الحاكر چلنے والے ليے داركو" حمّال" كہاجا تا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب الادب باب قول النبي الله يسروا ولا تعسروا. و الله و الله

ہے۔حضور مُنَا ﷺ کی شان میں سورۃ الاعراف میں بیآیت آئی ہے:﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ اِصْرَهُمْ وَالْأَغْلُلُ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴿ (آيت ١٥٤) " اور (نبي اكرمَ تَأْتَيْكُمْ) ان سے اتاردیں گے ان کے بوجھ اور طوق جوان (کی گردنوں) پر پڑے ہوں گئے'۔ یہود کا معاملہ بیتھا کہ ایک تو اصلاً شریعت سخت تھی اور پھریہودی علاء نے بھی لوگوں کے لیے سختی درخی کے قانون کے اپنایا تولوگوں پروہ بوجھ نا قابلِ برداشت ہوگیا۔شریعتِ محمدی نے وہ بوجھا تار دیا اورلوگوں کے لیے زمی پیدا کردی۔ چنانچہ اُمتِ محمدی کواس دعا کی التَّقِينَ كَا كُنُ الْإِرْبَنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِنَا ﴾ ''اے ہمارے رب! ہم پرمت ڈالیے وہ بوجھ جوآپ نے ہم سے پہلوں پرڈالاتھا۔'' آ کے پھروئی بات دوبارہ فرمائی:﴿ رَبُّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾ ''اے ہمارے رب!ہم پر ایبا بوجھ بھی نہ ڈالیوجس کی ہمارے اندر طاقت نہ ہو''۔ ﴿ وَاعْفُ عَنَّا ﴿ وَاغْفِرْ لَنَا ﴿ ﴿ اور بمين معاف كرتاره اور جمار \_ گنابول كى پرده يوشى فرما''۔﴿ وَارْ حَمْنَا رَفِي أَنْتَ مَوْلَلْنَا﴾ 'اور تو ہم پررهم فرما' تو ہى جارا مولا ہے'۔ ﴿ فَانْصُرْنَا عَلَى الْقُوْمِ الْكُفِرِينَ ﴿ أَور جَارِي مدركَ كَافرول كَمقابِ مِينَ " \_ اس میں اشارہ ہو گیا کہ گفر کے خلاف جدو جہدابل ایمان پرفرض ہے اور جوہیں کرتے وہ فرض کے تارک ہوں گے۔اوراگروہ جِدّو جُہد کرر ہے ہیں تو پھراللّٰدی مدد بھی آئے گی۔ جبروا كراه كي معافي

زیر مطالعہ حدیث میں تین چیز دل کا تذکرہ تھا کہ جن پر اللہ کی طرف ہے اس اُمت کے لیے معافی کا اعلان ہے: (۱) خطا' (۲) نسیان'اور (۳) وہ کام جن کے کرنے پرکی شخص کو مجبور کر دیا گیا ہو۔ سورۃ البقرۃ کی بیان کر دہ آیت میں پہلی دوباتوں کی وضاحت ہوگئی۔ تیسری چیز جبر اور اکراہ ہے' یعنی وہ کام جس کے کرنے پرکسی کو بانتہا مجبور کر دیا جائے اور اس کے پاس اُس کام کو کرنے کے علاوہ کوئی دوسرا راستہ نہ رہے۔ ایک صورت میں کیا جانے والافعل قابلِ مؤاخذہ نہیں ہے۔ یہ جبر دوطرح کا ہو سکتا ہے' ایک جبر خارجی ہے اور ایک جبر داخلی ہے۔خارجی جبر تو یہ ہے کہ کوئی شخص آپ کو

### و مر اربعین نووی که ی در 800 ی در خطابات جمعه کهی

قبل کرنے پر تلا ہوا ہے کہ کفر کرو ورنہ میں تہہیں قبل کرتا ہوں۔ ایسی صورت میں جان بچانے کے لیے کلمۂ کفر کہہ دیا جائے تو اس کی اجازت ہے۔

اس حوالے سے ایک اہم واقعہ تاریخ کی کتابوں میں موجود ہے۔ مکہ مکر مہیں تین ا فرا دیرمشتمل ایک خاندان تھا: حضرت سُمتِهٔ حضرت پاسراورحضرت ممارین پاسر مِنَافَتُمُ ۔ عمار بیٹے ہیں اور سمیداور باسر ماں باپ ہیں۔ان کا قصداصل میں بیہے کہ یاسریمن کے ر ہنے والے تھے اورانہیں خواب میں بشارت ہوئی کہ مکہ کی سرز مین میں نبی آخر الزمان مَنَّا لَيْنَا كُلُور ہونے والا ہے تو وہ وہاں سے مکہ آ گئے۔ مکہ کا دستوریہ تھا کہ وہاں یا تو قرشی رہ سکتا تھایا قرشی کا غلام یا قرشی کا حلیف ۔کوئی شخص اگر مکہ ہے باہر ہے آ کر وہاں رہائش پذیر ہونا جا ہتا تو اُس کے پاس دوا ختیار تھے کہ یا تو کسی قرش کی غلامی میں آئے یا پھرکسی قرشی سردار کا حلیف بن کراس کے تحفظ (protection) میں آجائے۔ مثال دے رہا ہوں'جیسے آج کل آپ سعودی عرب میں کوئی کاروبار کرنا جا ہیں تو اس کارو بارکی شرط رہیہ ہے کہ ایک سعودی باشندہ لازیاً ' دکفیل'' ہوگا اور اس کے ساتھ مل كرآپ كام كريں گے۔اس كا فائدہ وہاں كے باشندوں كويہ ہوتا ہے كہ باہر سے آنے والاً مثلًا كوئى ہندوستانی ما ياكستانی سعودی عرب ميں كاروبار كرتا ہے دن رات محنت مز دوری کرتا ہے کئین اس کی کمائی میں سے ملائی وہ سعودی باشندہ لے جاتا ہے۔ ہے تو یہ بالکل ناانصافی 'کیکن بہرحال میسعودی عرب کا قانون ہے۔ اسی طرح دورِ جاہلیت میں بھی قاعدہ تھا کہ مکہ کے باہر سے آنے والائسی قرشی کا غلام بن کرر ہے یا حلیف بن كر \_ چنانچه ياسريمن سے مكه آئے اوريهاں آكرابوجهل كے ايك چيا'جونيك آدمی تھا' کی کفالت اور حمایت میں اس کے حلیف بن کر مکہ میں رہنے لگے۔ اس کی ایک لونڈی سمیہ تھی تو اُس کی اجازت سے یا سرنے سمیہ سے شادی کرلی اور اللہ نے انہیں عمار بیٹا و یا۔ نبی اکرم مَنَّ النِّیْمِ کے اعلانِ نبوت کے بعد ریگھر اندحلقہ بگوشِ اسلام ہو گیا۔

ابوجہلٰ کا وہ چیا جب فوت ہو گیا تو ورا ثناً یہ سارا خاندان ابوجہل کوننتل ہو گیا جو اسلام کا بدترین دشمن تفا۔ابوجہل نے بھران برظلم دستم کے جو بہاڑتو ڑے اور جس حد تک تشدد کیا'اس کا تذکرہ کرتے اور سنتے وقت انسان پرجمرجمری طاری ہو جاتی ہے۔
حضرت ممار خلینے نو جوان سے ان کو ایک درخت کے سنے کے ساتھ باندھ دیا گیا اوران
کی نگاہوں کے ساسنے ان کی ماں کو بر ہنہ کر کے جگہ جگہ کچو کے لگائے گئے کہ باز آجا وَاور
اسلام سے بیزاری کا اعلان کر دو! یبال تک کہ ابوجہل کے ہاتھ میں ایک بت تھا'
ابوجہل نے کہا کہ ایک دفعہ کہدو کہ ہاں یہ بھی کوئی معبود ہاوراس میں بھی کوئی حقیقت
ابوجہل نے کہا کہ ایک دفعہ کہدو کہ ہاں یہ بھی کوئی معبود ہاوراس میں بھی کوئی حقیقت
ہے کیکن حضرت سمیہ ڈائٹیا نے اس پر تھوک دیا۔ اس بدبخت نے غصے میں آگر حضرت
سمیہ کی شرم گاہ پر بر چھا ما رااور انہیں شہید کر دیا (حضرت سمیہ ڈائٹیا کو اسلام کی پہلی شہید
خاتون ہونے کا شرف حاصل ہوا)۔ اس طرح کا معاملہ حضرت یا سر ڈائٹیا کے ساتھ دوسرا
ہوا اوران کو بھی بہت اذبیت تاک طریقے سے شہید کیا گیا۔ ابوجہل نے چارطا قتو را دنٹ
لیے ادران میں سے ایک کے ساتھ حضرت یا سر کا ایک ہاتھ' دوسرے کے ساتھ دوسرا
ہاتھ' تیسرے کے ساتھ ایک ٹا نگ اور چو تھے کے ساتھ دوسری ٹا نگ باندھ دی اور پھر
عیاروں اونٹوں کو مختلف سمتوں میں اس طرح دوڑ ایا کہ حضرت یا سر خاتھا کے جسم کے
ہرسے اڑ ٹا گئے۔

## وین میں عزیمیت بھی ہےاور رخصت بھی

حضرت یا سراورسمیہ فریٹی تواسے بدترین جبر کی حالت میں بھی ثابت قدم رہاور موت کو سینے سے لگالیا کین کلمہ کفرنہیں کہا۔حضرت ممار جلائی نوجوان سے وہ اس صورت حال کو برداشت نہیں کر سکے اور کلمہ کفر کہہ کے جان بچائی۔اب اُن پر پشیانی طاری ہوئی کہ یہ میں کیا کر بیٹیا ہی طاری ہوئی کہ یہ ہے اپنے آپ کوایک ستون سے باندھ دیا اور کہ یہ کہا کہ اب تو محمد رسول اللہ میانی آ کر مجھے یہاں سے کھولیں گئ درنہ میں سہیں پر جان دے دوں گا۔حضور میانی گئی ہی آ کر مجھے یہاں سے کھولیں گئ درنہ میں سہیں پر جان دے دوں گا۔حضور میانی گئی ہو جب اس کاعلم ہوا تو آ پ آ ئے اورا پنے دستِ مبارک سے ان کو کھولا اور فر مایا کہ اونچا ترین مقام تو تمہارے ماں باپ لے گئے اور جوتم نے کیا تو اس کی بھی اجازت ہے۔ چنانچہ جس پر اس در جے جبر کیا گیا ہوتو وہ کلمہ کفر کہہ کر اپنی جان بچا سکتا ہے نہ جائز ہے اور اس کی بھی اجازت ہے۔ چنانچہ جس پر اس در جے جبر کیا گیا ہوتو وہ کلمہ کفر کہہ کر اپنی جان بچا سکتا ہے نہ جائز ہے اور اس کی رخصت ہے۔ چنانچہ دین میں رخصت بھی ہے جان بچا سکتا ہے نہ جائز ہے اور اس کی رخصت ہے۔ چنانچہ دین میں رخصت بھی ہوان بچا سکتا ہے نہ جائز ہے اور اس کی بھی اجازت ہے اور اس کی بھی اجازت ہے اور اس کی بھی اجازت ہے۔ چنانچہ حس پر اس در جے جبر کیا گیا ہوتو وہ کلمہ کفر کہہ کر اپنی جان بچا سکتا ہے نہ جائز ہے اور اس کی رخصت ہی جائز ہے اور اس کی بھی اجازت ہے اور اس کی بھی اجازت ہے اور اس کی بھی اجازت ہے۔ جوان بے اور اس کی رخصت بھی ہوتو دو کا کھی دین میں رخصت بھی ہوتو ہو کھی ہوتو ہو کھولیں کے دور کی میں رخصت بھی ہوتو ہوتو کی میں رخصت بھی ہوتو ہوتوں کی میں رخصت بھی ہوتوں کی میں رخصت بھی ہوتوں کے دور کی میں رہوں کی میں رہوں کی میں میں ہوتوں کی میں در بھی دور کی میں کی دور کی کھوتوں کو کھوتوں کی دور کی میں میں میں در ہوتوں کی بھی ہوتوں کی دور کی کی دور کی میں در بھی ہوتوں کی دور کی میں دور کی دور کی دور کیا گیا کو دور کی کھوتوں کی دور کی

اورعز بیت بھی۔عز بیت والے تو روشن چراغ بن جاتے ہیں اور لوگ ان کی پیروی کرتے ہیں اور ان کے تذکرے سے دلول کے اندر ایمانی جذبات اُ بھرتے ہیں۔ دوسری طرف رخصت والے اگر چہاُس او نچے مقام کوحاصل نہیں کر پاتے جوعز بیت والوں کے حصہ میں آتا ہے' کیکن ان پر بھی کوئی الزام نہیں ہے' اس لیے کہ اسلام میں اس کی اجازت ہے۔

## اضطراری حالت میں بھی رخصت ہے!

اب تک فار جی جرکی بات ہوئی کہ ابوجہل ستار ہاتھا'اذیت دے رہاتھا' جان کے در پے تھا تو جان بچانے کے لیے کلمہ گفر کہہ دیا۔ اس طرح ایک داخلی جربھی ہے وہ یہ کہ انسان بھوک سے مرد ہاہے' لیکن اس کے پاس کھانے کو کچھنیں ہے۔ اس حالت کو اضطرار کہتے ہیں اور اضطراری حالت میں اگر انسان کوئی حرام چیز بھی کھالے تو اس کی اصطرار کہتے ہیں اور اضطراری حالت میں اگر انسان کوئی حرام چیز بھی کھالے تو اس کی اجازت ہے' لیکن اس کے لیے دوشرائط ہیں۔ قرآن مجید میں بیمضمون پانچ مرتبہ آیا اجازت ہے۔ فرمایا: ﴿ فَصَنِ اَضْطُورٌ عَیْرٌ بَاغٍ وَ لَا عَادٍ فَلآ اِثْمَ عَلَیْهِ ﴾ (البقرة: ۲۷۲)" بھر جو کوئی مجور ہوجائے اور وہ خواہش منداور حدسے آگے بڑھنے والا نہ ہوتو اس پرکوئی گناہ کوئی مجور ہوجائے اور وہ خواہش منداور حدسے آگے بڑھنے والا نہ ہوتو اس پرکوئی گناہ نہیں' ۔ اس سے پہلے فر بایا گیا کہ اللہ تعالیٰ نے تم پر سے چیزیں حرام کر دی ہیں' مردار'

د نیا کی بے ثباتی

بیٹے عبداللہ سے مردی ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمر اللہ علی حضور مُنافِیْم کے اتباع کا بہت زیادہ جذبہ تھا۔ چنانچہ جولوگ حدیث کا زیادہ ذوق رکھتے ہیں 'ان کو حضرت عبداللہ بن عمر شکھتے ہیں 'ان کو حضرت عبداللہ بن عمر شکے ساتھ زیادہ ذبنی مناسبت ہوتی ہے۔ اس ذوق صدیث کے حوالے ہے یہ بردی بیاری حدیث ہے۔ وہ فرماتے ہیں: اَخَدَ دَسُوْلُ اللّٰهِ عَلَیْتِ ہِمَنْکِبَیّ فَقَالَ: 'اللہ کے رسول مَنافِیْم نے مجھے میرے دونوں کندھوں سے بکڑااور پھر فرمایا:

((كُنْ فِي الدُّنْيَا كَانَّكَ غَرِيْبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيْلِ)) "ونيامين اليسار ہوگوياتم اجنبي ہويار اه جلتے مسافر!"

دنیا ہے تہاراتعلق بس ای قدررہنا چاہے۔ اس سے زیادہ اگر دنیا کے ساتھ دل لگالیا تو تباہی اور ہر بادی ہے' اس لیے کہ یہ دنیا تو راہ گزر ہے' منزل نہیں ہے اور راہ گزر میں آ دی تھوڑی دیر آ رام کے لیے کہیں بیٹھ سکتا ہے' لیکن وہاں مستقل ڈیر ہے نہیں لگا لیٹا۔ چنانچہ حضور مُلاَّئِیْم نے خود اپنے بارے میں بیمثال دی: ((مَا لِی وَمَا لِللَّدُنیا))
د' دیکھولوگو! میراد نیا ہے کیا سروکار'۔ آپ مُلاَّئِیْم نے تو دنیا ہے کوئی سروکاررکھا ہی نہیں۔ جب آپ عرب کے بادشاہ بن گئے تب بھی آپ کے ہاں تو کئی کی وقت کا فاقہ ہوتا تھا۔ جب آپ عرب کے بادشاہ بن گئے تب بھی آپ کے ہاں تو کئی کی وقت کا فاقہ ہوتا تھا۔ ((مَا أَنَا فِی اللَّدُنیا إِلَّا کَرَا کِ السَّطَلُلُ تَحْتَ شَجَرَةً ثُمَّ رَاحَ وَتَر کَھا))(۱)''میں تو دنیا میں اس طرح ہوں کہ جسے کوئی سوار کی درخت کے نیچسائے کی وجہ سے بیٹھ گیا' تو دنیا میں اس طرح ہوں کہ جسے کوئی سوار کی درخت کے نیچسائے کی وجہ سے بیٹھ گیا' گھر دہاں سے روانہ ہوگیا اور درخت کوچھوڑ دیا''۔ درخت اس کی منزل نہیں ہے' اس کا گھر نہیں ہے۔ یہ تو اس کا عارضی ساقیام تھا جے وہ یا دبھی نہیں رکھتا کہ میری زندگی کے اندر کوئی درخت بھی آ یا تھا۔ بس صرف اس صدتک دنیا کے اندر دلچیں کی اجازت ہے' اور اگراس سے زیادہ ہو تھر بیدھوکہ ہے۔

ہید نیا' متاعِ غرور' متاعِ قلیل اورلہو ولعب ہے

قرآن مجید میں دنیوی زندگی کی بے ثباتی کو بیان کرنے کے لیے اسے مختلف القابات سے نواز اگیا ہے ' مثلًا بعض مقامات پراہے' متاع الغرور' ( دھو کے کا سامان ) کہا گیا

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الزهد باب ما جاء في اخذ المال بحقه.

ہے: ﴿ وَمَا الْحَيٰوةُ اللّٰهُ اللّٰهِ عَمَاعُ الْغُورُونِ ﴾ ﴿ آل عمران: ١٨٥ والحديد: ٢٠)

''اور بيدنيا كى زندگى تواس كے سوا بجي نہيں كہ صرف دھوكے كا سامان ہے' ۔علامہ اقبال كى ايك بوى بيارى نظم ہے' جس كا بہلام صرع ہے: ''خودى كا سرنہاں لا الله الا اللهٰ ' اور اس ميں بيم صرع بھى ہے ہے ' كيا ہے تو نے متاع غرور كا سودا! ' — ويكھوتم اس متاع غرور ليعنى دھوكے كے سامان كے ليے بھاگ دوڑ كر رہے ہو جو تہ ہيں آخرت سے غافل كر رہا ہے۔ ہاں ونيا اگر اس حيثيت ميں ہوكہ آخرت سے غافل نہ كريائے تو دنيا ميں كوئى برائى نہيں ہے۔ اس ضمن ميں ايك حديث بھى بيان كى جاتى ہے: ((اللّٰهُ نَيا مَن بين كَ وَنَ وَم اللّٰ بووً كَ تَو وَہاں كا تُو كَ نَا اللهٰ مِن رَكِ وَنيا كر ہا نيت كا كوئى تصور نہيں ہے۔ جولوگ ترك دنيا كر كے بيٹھ گئ اسلام ميں ترك و نيا اور رہانيت كا كوئى تصور نہيں ہے۔ جولوگ ترك دنيا كر كے بيٹھ گئ وہ تو يہاں بچھ كاشت ہى نہيں كر رہے تو وہ وہاں كون مى فصل كا ميں گر الہٰذا ونيا كو جھوڑ نانہيں ہے بلكہ دنيا ميں رہتے ہوئے يہاں الله كورين كوغالب كرنا ہے۔ چھوڑ نانہيں ہے بلكہ دنيا ميں رہتے ہوئے يہاں الله كورين كوغالب كرنا ہے۔

اسی طرح سورة النساء میں دنیا کو' متاع قلیل' قرار دیا گیا ہے: ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُّنیا قَلِیٰلْ وَ الْاَحِی وَ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ

میرے زویک سورۃ العنکبوت کی آیت اس معاطے میں سب سے اوپر ہے جس میں اس دنیا کی زندگی کولہو ولعب قرار دیا گیا ہے فرمایا: ﴿ وَمَا هٰلِذِهِ الْحَلُوةُ اللَّهُ نُیّاۤ اِلّاً کَهُو ۗ وَلَعِبٌ ۖ ﴾ ''اور نہیں ہے بید نیا کی زندگی مگرلہوا ورلعب' لعب کہتے ہیں کھیل کو دکو اورلہو کے اندر کچھ نہ کچھ تلذذکی کیفیت (sensual gratification) بھی آجاتی ہے۔

<sup>(</sup>١) تخريج الاحياء للعراقي ٢٤/٤ عـ وقال: لم احده لهذا اللفظ مرفوعا.

ایک بچکھیل رہا ہے اوراس کے کھیل کے اندراس کی نفسانیت اور شہوت کا کوئی دخل نہیں ہے تو بیدعب ہے لیکن جب اس میں شہوانیت کا حصہ بھی شامل ہوجائے تو وہ لہو بن جاتا ہے۔ چنانچہ بیدونیا کی زندگی سوائے لہواور لعب کے اور پچھ نہیں ہے۔ ﴿ وَ إِنَّ الدَّارَ اللَّاحِرَةَ لَهِي الْحَيوانُ كُوْ تَكَانُوْ التَّعْلَمُوْنَ ﴿ ﴾ ''اور آخرت كا گھر ہی یقیناً اصل زندگی ہے۔ کاش کہ انہیں معلوم ہوتا!''

سورة الاعلیٰ میں فرمایا: ﴿ بَلُ تُوْثِرُونَ الْحَیٰوةَ الدُّنیا ﴿ وَالْاٰحِرَةُ حَیْرٌ وَ اَلْحَیٰوةَ الدُّنیا ﴿ وَالْاٰحِرَةُ حَیْرٌ وَ الْحَیٰوةَ الدُّنیا ﴿ وَالْاٰحِرَةُ حَیْرٌ وَ الْحَیٰوةَ الدُّنیا ﴿ وَالْمِی وَ اللّٰحِی وَ اللّٰهِ وَاللّٰمِی وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَاللّٰمِی وَ اللّٰمِی وَ اللّٰمُی وَ اللّٰمِی وَ اللّٰمِی وَ اللّٰمِی وَ اللّمِی وَ اللّٰمِی وَاللّٰمِی وَ اللّٰمِی وَاللّٰمِی وَاللّٰمِ

بعض بزرگول نے انسان اور دنیا کی مثال اس طرح دی ہے کہ دنیا اور انسان کا معاملہ ایک مشتی کا ساہے۔ کشتی یانی کے اوپر چل رہی ہے تو معاملہ درست ہے 'لیکن اگر پانی کشتی میں آگیا تو تباہی وہر بادی ہے۔ اسی طرح تم دنیا میں تو رہو'لیکن تمہارے ول میں دنیا نہیں آئی جا ہیے۔ دنیا میں ایسے رہو کہ ج'نباز ارسے گزرا ہوں خریدار نہیں ہوں!''
''اسلام اجنبی تھا اور عنقریب اجنبی ہو جائے گا!''

ہے کہ ایک بند ہُ مؤمن کسی ایسے ماحول میں رہ رہا ہوتا ہے کہ اُس کے دل کو جوگئن گی ہوئی ہے وہ کسی اور کے دل میں نہیں ہے۔سب دنیا کے پیچھے بھا گ رہے ہیں اور اسے آخرت کی فکر ہے تو رہے میں ماحول میں اجنبی ہوجائے گا۔

الفظ غریب کے حوالے سے ایک بڑی عظیم حدیث ہے۔ رسول الله مَنَّا عَیْنَا مِ مِنْ مایا: ((بَدَأَ الْإِسْلَامُ غَرِيْبًا وَسَيَعُوْدُ كُمَا بَدَاً ۚ فَطُوْبِلِي لِلْغُرَبَاءِ))(()''اسلام احية آغاز میں اجنبی تھا اور عنقریب وہ اجنبی ہو جائے گا جیسا کہ ابتدا میں تھا'یس خوشخبری ہے اجنبیوں کے لیے'۔ اسلام کا جب آغاز ہوا تو اسلام اجنبی تھا'غریب تھا۔ کوئی اسلام کے آتا تھا تو کفار مکہ کہتے تھے کہ اس کی مَت ماری کئی ہے۔ مدینہ کے منافق بھی ایمان لانه والول كوبيوتوف كها كرتے تھے:﴿ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمْ امِنُوا كُمَاۤ امِّنَ النَّاسُ ﴾ ''اور جب اُن سے کہا جاتا ہے کہ ایمان لاؤ جس طرح دوسرے لوگ ایمان لائے ہیں''۔جیسے ابو بکر'عمر'عثان اور علی ایمان لائے ہیں' حمزہ' طلحہ اور زبیر ایمان لائے ہیں ( رضی اللّٰہ عنہم ورضوا عنہ ) تو تم بھی انہی کے نقش قدم پر چلو۔اس کے جواب میں وہ كَتِ شِيرِ اللهِ مِنْ كُمَا امْنَ الشَّفَهَآءِ ﴾ ' كياتهم السطورية ايمان كي أثيل جيه ان بیوقو فول نے اسلام قبول کیا ہے؟'' بیتو بیوقو ف ہیں کہایمان لاسنے کے بعدائہیں کسی چیز کی فکر ہی نہیں ہے۔نہ دائمیں کی فکرنہ بائیں کی بس ان کا مقصد ٹو اللہ اللہ کے رسول مَثَالِثَنْ عِنْهُمُ اوران کے احکامات کو مانٹا اوراس کی راہ میں جہا دکر ناہے۔ یہ بات آج مجھی کمی جاتی ہے کہ بیاوگ وین کے کام میں لگ گئے ہیں ۔ بیسوچتے ہی نہیں کہ ہماری بیٹیاں بھی گھروں میں بیٹھی ہوئی ہیں جن کے ہاتھ پہلے کرنے ہیں تو اس کے لیے کھھ یمیے جمع کریں۔لہٰذا بہتو بیوقوف (سُفَهَا) ہیں۔ بہتو fanatics ہیں' شدت پہند ہیں' انتهایسند ہیں۔ بیسار ہےالفاظ اصل میں اسی لفظ (مشفّهاء) کی شرح ہے۔

، ببریت بین بیده مین این از این از (بکه آنا الا مشلام غیریگاو سیعود گفتا بکه آن اسلام چنانچه حضور منگانی نیم اجنبی تصاور عنقریب وه اجنبی موجائے گا جیسا که آغاز میں تھا''۔ بیا یک ایپنے آغاز میں اجنبی تصااور عنقریب وہ اجنبی موجائے گا جیسا که آغاز میں تھا''۔ بیا یک

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الإيمان باب بيان ان الاسلام غريبا وسيعود غريبا....

بہت بڑی حقیقت ہے جس کی طرف رسول الله منالی پینے اشارہ کیا ہے۔ بیرکب ہوگا اس بارے میں سمجھ کیجیے۔لفظ''میں''عربی میں مستقبل قریب کے لیے آتا ہے اور مستقل بعید کے لیے" سوف " آتا ہے۔ جیے قرآن مجید میں کئی مقامات یر آیا ہے: ﴿ سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ كہابھی تو تمہاری آنکھوں پر پر دے پڑے ہوئے ہیں کیکن ایک وفت آئے گا کہ تمہاری آتھوں سے پر دے اُٹھ جائیں گے اور حقیقت تمہار بے سامنے منکشف ہو جائے گی۔اُس وقت کے آنے میں انجمی پجھے وقت باقی ہے اور تمہارے یاس پچھ مہلت موجود ہے۔ کیکن سین (میں)مستقبل قریب کے لیے آتا ہے اور آپ مُلَّاثِیْم نے فرمایا: ((وَسَيَعُوْدُ مُنَّمَا بَدَاً)) كەعفىرىب اسلام دوبارەاجنبى ہوجائے گاايسے ہى جيسے كەپىلے تھا۔ یہ بڑی عظیم تاریخی حقیقت ہے۔خلافت راشدہ کے خاتمے کے بعد اسلام زوال پذیر ہوا اور آج تک زوال پذیر ہے۔ اگر جہ عربوں کو بڑی عظمت حاصل ہوئی کہ پہلے بنوامیه کی سلطنت قائم ہوئی اور پھر بنوعباس کی عظیم سلطنت 'جواُس وقت د نیا میں سب سے بڑی سلطنت تھی کیکن حقیقت ہے ہے کہ اس دور میں اسلام غریب تھا۔اس وقت جس کی لائھی' اس کی بھینس اور جس کی طاقت'اس کی حکومت کا معاملہ تھا۔ جبکہ اسلام کے اصول﴿ أَمْرُهُمْ شُورًى بَيْنَهُمْ كَامِعالمه بِالْكُلِّحْمُ مُوكِياتها \_

اس حدیث کے آخر میں رسول اللّه منگاتی آخر دین کے اجنبیت کے دور میں دین سے چیٹے رہنے والول کومبارک باد بھی دی ہے: ((فَطُوْ بلی لِلْغُرَبَاءِ)) '' تو مبارک باداور تہنیت ہے ان کے لیے جوخود غریب ہو جائیں'' ۔ لیعنی جب اسلام غریب ہو جائے تو آپ اس کے دامن کے ساتھ چیٹے رہیں ۔ چاہے دنیا کہے کہ ع'' اگلے وقتوں کے ہیں یہ لوگ انہیں چھ نہ کہو!'' ان کی کوئی حیثیت نہیں ۔ یہ اس دور میں پردے کی بات کرتے ہیں ان کا دماغ خراب ہو گیا ہے ۔ اس اعتبار سے اگر لوگ آپ سے نفرت بھی رکھیں تو ہیں ان کا دماغ خراب ہو گیا ہے ۔ اس اعتبار سے اگر لوگ آپ سے نفرت بھی رکھیں تو اس کی پردانہ کریں ۔ جب میں نے بردے کی بات کی تو مجھے بیہ خطاب ملاتھا:

فَطُوٰبِي لِلْغُرَبَاءِ

The most hated person in the educated ladies of Pakistan.

پاکتان کی پڑھی گھی خواتین ہیں سب سے زیادہ قابلِ نفرت شخصیت!

یہ بردے کی بات کرتا ہے نہ segregation کی بات کرتا ہے نہیں ترکی بات کرتا ہے۔
الی صورتِ حال ہیں آ ہِ بالکل اجبی ہوجا کیں 'اس لیے کہ ہمیں اجبی رہنے کے اندر ہی عافیت نظر آتی ہے اور ہم کسی صورت زمانے کا ساتھ نہیں دیں گے۔اب ایسی صورت حال ہیں کسی بھی معاشرے کے اندر زندگی گزار نے کے دو انداز ہیں۔ ایک بید کہ علی کرتا تو تم زمانے و نیاز مانہ بیاز! '' یعنی اگر زمانہ تمہارے ساتھ ہم آ ہنگی اختیار نہیں کرتا تو تم زمانے کے رنگ ہیں رنگے جاؤ۔ گویا جو '' چلوتم اُدھر کو ہوا ہو جدھر کی!'' کرتا تو تم زمانے کے د'زمانہ باتو نساز د' تو بازمانہ تیز!'' کدا گرزمانہ تمہارے ساتھ ہم آ ہنگی بیسی کرد ہاتو تمہارے ساتھ ہم آ ہنگی نیسی کرد ہاتو تمہارے ساتھ ہم آ ہنگی نہیں کرد ہاتو تمہارے ساتھ ہم آ ہنگی نہیں کرد ہاتو تم زمانے کے ساتھ لاور دوسر اراستہ یہ ہے کہ 'زمانہ باتو نساز د' تو بازمانہ سینے کے خلاف جنگ کرد!

## یا نج چیزوں کو پانچ چیزوں سے پہلے غنیمت جانو!

گے کلہذا اللہ نے صحت دے رکھی ہے تو اسے غنیمت سمجھوا ور آخرت کی کچھ تیاری کرلو۔ وَمِنْ حَیَاتِکَ لِمَوْتِکَ ''اورا پنی زندگی سے موت کے لیے ساز وسامان پیدا کرلو۔''
اس مضمون کی حدیث اس سے پہلے بھی ہمارے بیان میں آ چکی ہے کہ رسول اللّٰمَ اَلٰیْ اِلْمِانِیْزُمْ نے فرمایا:

((اغْتَنِمْ خَمْسًا قَبُلَ خَمْسِ: شبَابِكَ قَبُلَ هَرَمكَ ، وَصِحْتَكَ قَبُلَ سَقْمِكَ، وَغِنَاكَ قَبُلَ فَقْرِكَ ، وَفَرَاعَكَ قَبْلَ شُغْلِكَ ، وَحَيَاتِكَ قَبْلَ مَوْتِكَ) (۱)
د' پانچ چيزوں کو پانچ چيزوں سے پہلے ننيمت جانو: (۱) جوانی کو برُ ھاپ سے پہلے ننیمت جانو: (۱) جوانی کو برُ ھاپ سے پہلے (۲) صحت کو بياری سے پہلے (۳) مالداری کو تنگ دستی سے پہلے (۳) فراغت کو مشغولیت سے پہلے اور (۵) زندگی کوموت سے پہلے '

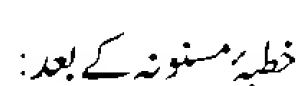
آج جو دواحا دیث ہمارے زیر مطالعہ تھیں' ان میں دین کے عملی نظام کے دو پہلو ہمارے سامنے آگئے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں دین کافہم' یقین قلبی والا ایمان' اور بحثیت مؤمن جو ہمارے فرائض ہیں' ان کو ادا کرنے کی تو فیق عطا فر مائے۔ آمین یارب العالمین!

أَقُولُ قَوْلِيْ هَا أَا وَ اَسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ والمُسْلِمَات٥٥

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الايمان راوي:عبدالله بن عباس المجنال

# اطاعت رسول صَلَّى عَلَيْهِم ایمان کی علامت ہے

۵ا/اگست ۲۰۰۸ء کا خطاب جمعه



آعُونُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجِيْمِ ـــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحْمٰنِ النَّخْذَ اللهَ هُوْلهُ وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ اَفْرَعَيْتَ مَنِ النَّخْذَ الله هُوْلهُ وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشُوةً فَمَنْ يَهُدِيْهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فَأَمَّا مَنُ طَغَى ﴿ وَأَثَرُ الْحَيُومُ الدُّنِيا ﴿ فَإِنَّ الْجَحِيْمَ هِى الْمَأْوَى ﴿ وَأَمَّا مَنَ خَافَ مَقَامَرُ بِهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوٰى ﴿ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِى الْمَأْوَى ﴿ وَالنَّزَعْتِ )

عَنُ آبِيْ مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو ابْنِ الْعَاصِ وَالْحَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللَّهِ مَنْكَ : (لَا يُؤْمِنُ آحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًّا لِّمَا جِئْتُ بِهِ))(١)

سید ناا بومحد ٔ عبدالله بن عمر و بن العاص ﷺ سے مروی ہے کہ رسول الله منافی ہے فر مایا:
''تم میں سے کوئی بھی اُس وفت تک حقیق مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک کہ اس کی
د کی خواہشات اس (شریعت اور دین) کے تابع نہ ہوجا کمیں جو میں لایا ہوں!''
معزّ زسامعین کرام!

آج ہم اربعین نووی کی حدیث اس کا مطالعہ کررہے ہیں ۔۔۔ جہاں تک''اربعین' کے نام کا تعلق ہے تو اُس اعتبار ہے جالیہ ویں حدیث ہم گزشتہ جمعہ پڑھ چکے ہیں' گویا (۱) رواہ فی"شرح السنة"وقال النووی فی"الاربعین" رویناہ فی" کتاب الحجة "باسناد صحیح۔ مشکاۃ المصابیح' کتاب الایمان' باب الاعتصام بالکتاب والسنة' الفضل الثانی

## و مر اربعین نووی که ی و ۱۹۵ ی و ۱۹۵ ی و ۱۹۵ کار خطابات جمعه کهی

''اربعین'' کی تکمیل ہو چکی ہے'لیکن امام نو وکٹ نے اس مجموعہ احادیث میں خودہی دو حدیثوں کا اضافہ کیا ہے اوران دو میں سے پہلی آج ہمار سے زیرمطالعہ ہے۔ عبا دلۂ اربعہ بنی آئیز اوران کا خاص طبعی رُجحان

یہ حدیث حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص بڑھیا ہے مروی ہے۔ یہاں میں معلوماتِ عامه اور عمومی دلچین کے اعتبار ہے یہ بتانا جا ہوں گا کہ صحابہ کرام گی دوسری نسل میں عبادلہ اربعہ بہت مشہور ہیں ۔ د کیھے ایک نسل میں تو حضورا کرم گائی ہم عمر صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہ ما جمعین ہیں 'مثلاً حضرات ابو بکر' عمراور عثمان بھائی 'جبکہ حضرت علی بڑائی وسری نسل میں آئیں گے'اس لیے کہ جب ایمان لائے تو آپ کی عمر سابرس تھی اور حضور سکا ٹیٹے کے انتقال کے وقت ۳۰ برس کے لگ بھگ تھے۔ اس دوسری نسل میں بھر ذرااور چھو لے صحابہ بھی ہیں اوران میں ' عبادلہ اربعہ' بہت مشہور ہیں' جن میں سے ہرایک کا ابناایک خاص طبعی رجنان اور خاص میلان ہے۔

(۱) حضرت عبداللہ بن عباس پڑھنے : آپ حضور مُلَّا اللهِ کے چیا زاد بھائی اور حضرت عباس دلائٹو کے بیٹے ہیں اور آپ کا خاص طبعی رجحان قرآن مجید کی تفسیر اور تاویل کی طرف تھا۔ انہی کے بارے میں حضور مُلَّا اللهِ کُھے : ((اَللّٰهُ ہُ فَقِفْهُ فِی اللّٰهِ بُنِ فَقِفْهُ فِی اللّٰهِ بُنِ فَقِیْهُ اللّٰاوِيْلَ))(۱)'(اے اللہ! اس نوجوان کو دین کا فہم اور قرآن کی تاویل سکھا دے'۔ ایک ہے علم اور ایک ہے فہم ۔ بوسکتا ہے کسی کے پاس ٹنول علم ہو'لیکن اس میں فہم نہ ہو'اور ہوسکتا ہے کہ وہ خص اپنے علم ہے کسی کو فائدہ نہ بہنچا رہا ہو' بلکہ اُلٹا دوسروں نہ ہو' اور ہوسکتا ہو۔ چنانچہ اللہ کے رسول اُلٹا ہو اُلہ اُلٹا دوسروں ہوگا ہو۔ چنانچہ اللہ کے رسول اُلٹا ہو' ہاکہ اُلٹا دوسروں ہوگا۔ اس نوجوان صحابی کے لیے فہم فی الدین کی دعافر مائی۔

(۲) حضرت عبداللہ بن عمر والظفا: عبادلہ اربعہ میں سے دوسرے ہیں حضرت عبداللہ بن عمر اللہ اللہ بن عمر اللہ اللہ بن عمر اللہ اللہ علیہ اور ان کا خاص وصف تھا اتباع سنت کا بلکہ بیں کا اندازہ اس بیکہا جاسکتا ہے کہ ان کے اندر غلو کی حد تک انتباع سنت کا جذبہ تھا۔ اس کا اندازہ اس کا اندازہ اس (۱) مسند احمد' کتاب و من مسند بنی ہاشم' باب بدایة مسند عبدالله بن العباس۔

بات ہے لگاہے کہ مفور اکرم کا گیا گاکی و فات کے بعد جب آپ دوبارہ جج کرنے گئے تو انہوں نے حضوراکرم کا گیا گیا کے ہم ہم طریقے کی پیروی کی۔ مثل ججۃ الوداع کے موقع پر حضوراکرم کا گیا گیا نے جہاں جہاں تیا م کیا' جہاں کی درخت کے سائے میں آ رام کیا' اور جس رائے ہے ہوکرگزرے تو حضرت عبداللہ بن عمر نے بھی بعینہ ای طرح آپ کا گیا گیا کہ کے نقش قدم کی پیروی کی' انہی مقامات پر قیام کیا' انہی درختوں کے بینچ ہے ہوکر گزرے۔ میں کہوں گا کہ بیاصل میں مجذوب ہونے کی حد تک اتباع سنت کا جذبہ ہے' جو حضور کا گیا گیا کہ کی وجہ ہے ہے۔ میں نے پہلے بھی آپ کو یہ واقعہ سنایا ہے کہ ایک جوحضور کا گیا گیا ہے۔ ملنے کے لیے آئے تو اُس دفت اِنقا قا حضور کا گیا ہے کہ ایک بیروی صحابی خو آپ کی گئی گیا گواس طرح و یکھا تو بھرساری عمر بین بندنہیں کرر کھے تھے۔ اُن بدوی صحابی نے آپ گاڑھی گواس طرح و یکھا تو بھرساری عربی بندنہیں کیے۔ ہم کہیں گے کہ یہ عجب رسول کی وجہ سے اتباع کا جذبہ تھا۔ بھرصال حضرت عبداللہ بن عمر بی کا خاص وصف اور خاص ربحان اتباع کی احذبہ تھا۔ بہرصال حضرت عبداللہ بن عمر بی کا خاص وصف اور خاص ربحان اتباع کی سے نے دیا دہ بھی ہی ہے۔ کہ ہمارے ہاں اہل حدیث مکتب فکر کو حضرت عبداللہ بن عمر بی سے کہ ہمارے ہاں اہل حدیث مکتب فکر کو حضرت عبداللہ بن عمر بی ہوں۔ کہ ہمارے ہاں اہل حدیث مکتب فکر کو حضرت عبداللہ بن عمر بی ہوں۔ کہ ہمارے ہاں اہل حدیث مکتب فکر کو حضرت عبداللہ بن عمر بی ہوں۔ کہ ہمارے ہاں اہل حدیث مکتب فکر کو حضرت عبداللہ بن عمر بی ہی ہیں۔ تی ہی ہی ہیں۔ تی ہی ہی ہی ہی ہیں۔ تی ہیں۔ تی

(۳) حضرت عبداللہ بن زبیر رقانیہ: عبادلہ اربعہ میں سے تیسر سے عبداللہ بن زبیر عبداللہ بن زبیر عبداللہ بن زبیر رقانیہ علی وصف نمایاں نہیں ہے کیکن شجاعت اور بہادری کے اندران کا بڑا او نچا مقام ہے۔ چنانچہ بزید کی بیعت سے جن حضرات نے انکار کیا 'ان میں یہ بھی حضرت حسین داللہ بن عساتھ شامل تھے۔ اُس وقت قین عبادلہ عبداللہ بن عباس' عبداللہ بن عبراللہ بن ایر فقتہ و فساد بیدا کر دیا جائے۔ ان کے پیش نظریے تھا کہ اگر بغاوت کریں گے تو مسلمانوں میں خانہ جنگی ہوگ نا استثار بیدا ہوگ 'جبہ ساڑھے جارسال کی خانہ جنگی مسلمان پہلے ہی بھگت چکے تھے۔ حضرت عثان دائین کی شہادت کے بعد سے حضرت علی دائین کی شہادت تک بلکہ حضرت حضرت عثان دائین کی خلافت سے دستبرداری تک مسلمانوں میں مسلسل خانہ جنگی رہی اوراس میں حسن دائین کی خلافت سے دستبرداری تک مسلمانوں میں مسلسل خانہ جنگی رہی اوراس میں حسن دائین کی خلافت سے دستبرداری تک مسلمانوں میں مسلسل خانہ جنگی رہی اوراس میں حسن دائین کی خلافت سے دستبرداری تک مسلمانوں میں مسلسل خانہ جنگی رہی اوراس میں حسن دائین کی خلافت سے دستبرداری تک مسلمانوں میں مسلسل خانہ جنگی رہی اوراس میں حسن دائین کی خلافت سے دستبرداری تک مسلمانوں میں مسلسل خانہ جنگی رہی اوراس میں حسن دائین کی خلافت سے دستبرداری تک مسلمانوں میں مسلمان خانہ جنگی رہی اوراس میں مسلمانوں میں مسلم

## وعر اربعین نووی کے موجہ میں ہدی دیا 814 کی دیدی دیا ہے۔

ایک لاکھ کے قریب مسلمان ایک دوسرے کی تلواروں' نیزوں اور تیروں سے ہلاک ہوئے۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن عبراللہ بن عبالل اور حضرت عبداللہ بن عبراللہ بن ایسا غلط ہے کہ کو جانا معلط ہے کہ کو جانا فرض ہوجائے۔

بہرحال ان تین عبادلہ میں ہے حضرت عبداللہ بن زبیر رفیظ حضرت حسین رفیظ کے ساتھ ڈٹ گئے کہ ہاں یہ غلط بھی ہے اور جمیں اس کے خلاف مزاحمت بھی کرنا ہے وہا ہے کچھ بھی ہو۔ پھر حضرت حسین اور عبداللہ بن زبیر میں اس حوالے ہے اختلاف بیدا ہوا۔ حضرت حسین کو چونکہ اہل کوفہ کی طرف ہے خطوط آر ہے تھے تو وہ کوفہ چلے گئے جبکہ حضرت عبداللہ بن زبیر کی رائے بیتھی کہ ججاز ہی میں مقیم رہ کر مزاحمت کی جائے اس لیے کہ یہاں پر ہمارا حلقہ اثر مضبوط ہے۔ وقت نے ثابت کیا کہ ان کی رائے زیادہ تھے تھی اس لیے کہ یہاں کہ حضرت عبداللہ بن زبیر شنے جاز میں حکومت قائم کی اور پھران کی حکومت چھ سال کہ حضرت عبداللہ بن زبیر شنے جاز میں حکومت قائم کی اور پھران کی حکومت جھ سال مطلوی کی حالت میں کر بلا میں شہید ہوگئے۔

## و الربعين نؤوي كري و 15 كال من و 18 كال من و المات جمع كالم

حقاً .....)(۱)''تو ایسامت کرو' (رات کو) قیام بھی کیا کرواور سویا بھی کرو'اور (نفلی) روز بے رکھا بھی کرواور چھوڑ بھی دیا کرو' اس لیے کہ تمہار ہے جسم کا بھی تم پرحق ہے' تمہاری آئکھ(نیند) کا بھی تم پرحق ہے'تمہارے ملاقاتی کا بھی تم پرحق ہے۔اور تمہاری بیوی کا بھی تم پرحق ہے .....'

بہرحال ان کا خاص وصف زہد اور عبادت ہے۔ایک خاص قابل ذکر تھناد (contrast) ہے ہے کہ ان کے والد عمر و بن العاص را اللہ بہاوری شجاعت موقع شنای سیاست اور ڈپلومیسی میں بہت مشہور ہیں ۔ ڈپلومیسی دراصل وقت کی نزاکت اور مصلحت کو بہتھنے اور دور اندینی کے ساتھ معاملہ کرنے کا نام ہے۔ آج کل ڈپلومیسی کا مفہوم غلط بہتھا جا تا ہے اور آج منافقت کا نام ڈپلومیسی ہوگیا ہے کی ٹولومیسی کا اصل مظلب یہ ہوتا ہے کہ انسان سیاست کے دموز سے واقف ہو طالات کا بھی صبح انداز ہ کر سکے اور سیح وقت پر صبح فیصلے تک بہتی ہوگا ہے۔ بہر حال حضرت عمر و بن العاص شجاعت اور سیاست میں مشہور ہیں جبکہ ان کے بیٹے سے بہر حال حضرت عمر و بن العاص شجاعت اور سیاست میں مشہور ہیں جبکہ ان کے بیٹے عبد اللہ انہائی زاہد و عابد ہیں۔انہیں تو دنیا ہے کوئی سیاست میں مشہور ہیں جبکہ ان کے بیٹے عبد اللہ انہائی زاہد و عابد ہیں۔انہیں تو دنیا ہے کوئی سیاست میں مشہور ہیں جبکہ ان کی سیاست سے کیا دلیے بھی ہوگی ؟ تو یہ تصاد ہے جو با ہا اور بیٹے کے درمان ہے۔

حضرت عمروبن العاص عرب کے ایک بڑے مدبر اور سیاست دان مانے جاتے سے 'یہ وجہ ہے کہ جب مسلمان ہجرت کر کے حبشہ میں پناہ گزین ہو گئے سے تو ان کو واپس لانے کے لیے سردارانِ مکہ نے عمروبن العاص کوہی نجاشی کے دربار میں اپناسفیر بنا کر بھیجا تھا۔ انہوں نے نجاشی کے دربار میں جا کرکہا کہ ہمارے بچھ بھگوڑے آپ کے ہاں آگئے ہیں اور انہوں نے آپ کے علاقے میں پناہ لے لی ہے' آپ انہیں واپس کردیں۔ عمرو بن العاص نے اس کی مذہبی عصبیت کی رگ پر ہاتھ رکھتے ہوئے کہا کہ یہ حضرت عیلی گوانسان مانتے ہیں اور تم انہیں خدا کا بیٹا کہتے ہو۔ اب نجاشی نے صرف ان کی بات س کی فیصلہ نہیں کیا بلکہ انصاف کے نقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اس کی بات س کی بات س کی فیصلہ نہیں کیا بلکہ انصاف کے نقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اس نے کی بات س کر فیصلہ نہیں کیا بلکہ انصاف کے نقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اس نے کی بات س کر فیصلہ نہیں کیا بلکہ انصاف کے نقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اس نے

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب النكاح باب لزوجك عليك حق\_

مسلمانوں کے وفد کو بلایا اور پوچھا کہ حضرت عیسیٰ کے بارے میں تمہارا کیا موقف ہے؟

اس پرحضرت جعفر طیار ڈاٹیئو نے سورہ مریم کا دوسرار کوع پڑھ کرسنایا تو وہ اس قدر متاثر ہوا
کراپنے تخت سے نیچے اُتر ااور زمین سے ایک تکا اٹھا کر کہا کہ جو پچھان آیات میں حضرت
عیسیٰ کے بارے میں کہا گیا ہے آپ اس سے ایک تکا بھر بھی زائد نہیں ہیں۔ نجاشی قرآن
کی حقانیت اور حضرت محمر مُنافِیْنِ کی رسالت پرایمان لے آیا۔ چنانچ نجاشی کا شار ابلِ ایمان
میں ہوتا ہے اور حضور مُنافِیْنِ کے ان کی وفات پران کی غائبانہ نما ز جنازہ بھی اوا کی۔ لیکن
ان کا شار صحابہ میں نہیں ہوتا 'اس لیے کہ وہ حضور مُنافِیْنِ کی کریارت نہیں کر سکے البتدان کا
شار تابعین میں ہوتا ہے کیونکہ وہ حضور مُنافِیْنِ کے صحابہ کی صحبت میں رہے ہیں۔

لَا يُومِنُ سِيشروع ہونے والی تین مشہوراحادیث

ہے۔ ہے کی زیرِمطالعہ حدیث حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص ڈلٹٹو ہی ہے۔ مروی ہے' وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّمطَالِیَّوْم نے فر مایا:

((لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِّمَا جِئْتُ بِهِ))

''تم میں ہے کوئی شخص اُس وفت تک حقیقی مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک کہاس کی خواہش نفس اس کے تابع نہ ہو جائے جو میں لے کرآیا ہوں۔''

اس ضمن میں ایک دلچیسی کی بات رہے کہ' لا یوٹین'' سے شروع ہونے والی تین احادیث بہت معروف اورمشہور ہیں۔ پہلی حدیث ہے:

((لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُوْنَ أَحَبَّ اِلَيْهِ مِنْ وَّالِدِهِ وَوَلِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنَ))(١)

''تم میں سے کوئی شخص اُس وقت تک حقیقی مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک کہ میں اسے محبوب تک کہ میں اسے محبوب تر نہ ہوجاؤں اپنے باپ سے بھی'ا پنے بیٹے سے بھی'اور تمام انسانوں سے بھی۔''

دوسری حدیث بول ہے:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الايمان باب حب الرسول مُنظّ من الايمان.

((لَا يُوْمِنُ اَحَدُّكُمْ حَتَّى يُعِبَّ لِاَحِيْدِ مَا يُعِبَّ لِنَفْسِهِ))(۱) ''تم مِن ہے كوئی شخص اُس وقت تک حقیق مؤمن ہیں ہوسكتا جب تک كہ وہ اپنے (مؤمن) بھائی کے لیے وہی پسندنہ كرے جوا ہے لیے بسند كرتا ہے۔'' ں كے تحت در حقیقت دعوت و تبلیغ كا جذبہ بھی ہے كہ اللہ تعالیٰ نے مجھ برحق روشن كر ديا

اسی کے تحت در حقیقت دعوت و تبلیغ کا جذبہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ پرحق روش کر دیا ہے تو میرا بھائی بھی اس ہے محروم نہ رہے۔

لَا يُوْمِنُ ہے شروع ہونے والی تیسری حدیث آج ہمارے زیر مطالعہ ہے:

((لَا يُوْمِنُ اَحَدُّكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَواهُ تَبَعًا لِمَا جِنْتُ بِهِ))

د تم میں ہے كوئی شخص حقیق مؤمن نہیں ہوسكتا جب تك كه اس كی خواہشِ نفس تالع نہ ہوجائے اس کے جومیں لے كر آیا ہوں۔''

لا يومِن كامفهوم

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الايمان باب من الايمان ان يحب لاخيه ما يحب لنفسه

(﴿ وَاللّٰهِ لَا يُوْمِنُ ، وَاللّٰهِ لَا يُوْمِنُ ، وَاللّٰهِ لَا يُوْمِنُ ) ' ندا کی تم وہ مخص مومن نہیں ہے ' ۔ قِیْلَ مَنْ عَارَبُونَ اللّٰهِ ؟ بوچھا گیا کہ حضور کون ؟ آ ہے مُلَّاتِیْنَا نے فرمایا: ((اَلَّذِی لاَ یَامُنُ جَارُہُ ) بَوَ اِللّٰهِ ؟ بوچھا گیا کہ حضور کون ؟ آ ہے مُلَّاتِیْنَا نے فرمایا: ((اَلَّذِی لاَ یَامُنُ جَارُہُ ) بَوَ اِللّٰهِ ؟ بوچھا گیا کہ حضور کون ؟ آ ہے مُلَّاتِیْنَا نے امن میں نہیں ہے ' ۔ اب یو گیا اور بداخلاقی سمجھ لیجھے۔ اس کے باوجود یہاں سے گناہ کیس ہے کہ وہ تین دفعہ میں کہ لا یو وہ کہا گیا تو اس انداز اور اسلوب کا مطلب یہ نہیں ہے کہ وہ کافر ہو گیا۔ اور اس کا یہ مفہوم بیان کرنا کہ اس کا ایمان کامل نہیں ہے کہرکامل نہیں ہے تو اس سے حدیث کے اندر تشویق و ترغیب کا جو پہلو ہے اور جوز ور ہے کہ کوئی موجائے گا۔ البندا اس کا مناسب ترجمہ یہ وگا کہ وہ مخص حقیقتا مؤمن نہیں ہے جو دی ختم ہوجائے گا۔ البندا اس کا مناسب ترجمہ یہ وگا کہ وہ مخص حقیقتا مؤمن نہیں ہے جو دی کتم ہوجائے گا۔ البندا اس کا مناسب ترجمہ یہ ہوگا کہ وہ مخص حقیقتا مؤمن نہیں ہے جو دی کتم ہوجائے گا۔ البندا اس کا مناسب ترجمہ یہ ہوگا کہ وہ مخص حقیقتا مؤمن نہیں ہے جو دی کتم ہوجائے گا۔ البندا اس کا مناسب ترجمہ یہ ہوگا کہ وہ مخص حقیقتا مؤمن نہیں ہے جو دی کتم ہوجائے گا۔ البندا اس کا مناسب ترجمہ یہ ہوگا کہ وہ مخص حقیقتا مؤمن نہیں ہے جو دی کتم ہوجائے گا۔ البند الس کا مناسب ترجمہ یہ ہوگا کہ وہ مخص حقیقتا مؤمن نہیں کے دی کھونا نہ ہو۔

حقیقتا مؤمن اور مسلمان ہونا اور بات ہے جبکہ قانو تا مؤمن اور مسلمان ہونا اور ہے اور اس کا دار و مدارا قرار باللمان پر ہے کہ آپ نے زبان سے کہددیا: اَشْهَدُ اَنْ لاَّ اللهُ وَاَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُوْلَ اللهِ اور آپ دین کی کی بنیادی بات کا انکار نہیں کرتے تو آپ قانو نا مسلمان شار ہوں گے۔خواہ آپ فاسق ہیں فاجر ہیں گناہ گار ہیں جو بھی ہیں مگر آپ کا شار مسلمانوں میں ہوگا۔ آپ چوری کریں گے تو ہاتھ کٹ جائے گا مرسلمان رہیں گے۔ زنا کریں گے تو شادی شدہ ہونے کی عالت میں رجم جائے گا مرسلمان رہیں گے۔ زنا کریں گے تو شادی شدہ ہونے کی عالت میں رجم کردیے جائیں گئین اس صورت میں بھی آپ مسلمان رہیں گے اور آپ کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی۔ چنانچہ ایک ہے قانونی ایمان اور ایک ہے حقیقی ایمان اور ایک ہے تھی ایمان اور دنوں میں فرق و تفاوت نہ کرنے سے بڑے بڑے مغالطے بیدا ہوتے ہیں۔ لہذا ان دونوں میں فرق و تفاوت نہ کرنے سے بڑے بڑے مغالطے بیدا ہوتے ہیں۔ لہذا ان دونوں میں فرق و تفاوت نہ کرنے سے بڑے بڑے مغالطے بیدا ہوتے ہیں۔ لہذا کو یُومِنُ کا ترجمہ یہ ہوگا کہ وہ شخص حقیقی مؤمن نہیں ہے۔

ہوائے نفس کے درجات

زیر مطالعه حدیث میں لفظ هوای آیا ہے'اردو میں ہم اس کے لیے ہوائے نفس (۱) صحیح البنعاری' کتاب الادب' باب اٹم من لا یامن جارہ بوائقہ۔ (خواہش نفس) بولتے ہیں۔ ہوائے نفس کے دو درجے ہیں۔ ایک تو وہ ہے کہ جوجبلی طور پرانیان کے تقاضے ہیں جے جدید سائیکالو جی ہیں فرائڈ کی اصطلاحات میں idd یا افاق کے ہیں۔ جبلی طور پرانیان کو بھوک لگتی ہے تو وہ کھانا کھا تا ہے 'اگراس کوجنسی خواہش (sexual urge) ہے تو وہ شادی کرتا ہے یا پھر گناہ میں مبتلا ہوتا ہے۔ آرام بھی انیانی جسم کا تقاضا ہے تو اسے بچھ نہ بچھ آرام چاہیے۔ ای طرح اور بھی انسان کے جبلی تقاضے ہیں۔ یہ جبلی تقاضے بھی خواہش نفس میں آتے ہیں کیکن ان کو کنٹرول کرنا ہے۔ اسلام ہیں کو مہینے کا مقصد ہی نفس کی تربیت کرنا اور نفس کو کنٹرول کرنا ہے۔ اسلام میں کہ جہانی تقاضے ہیں۔ یہ اس لیے کنفس کی تربیت کرنا اور نفس کو کنٹرول کرنا ہے۔ اسلام میں رہانیت ہیں۔ یہ نسس کو کپلتار ہبانیت ہے اور ((الا رَهُبَائِيَّةً فِی الْاسْکُلُم)) ''اسلام میں رہانیت ہیں۔ ۔''

خُواہشِ نفس کا ایک و وسرا مرحلہ بھی ہے۔ دیکھے ایک ہے زندہ رہنے کے لیے کھانا اور ایک ہے لذت کے لیے انواع واقسام کے کھانوں کا لطف اٹھانا 'نو بید اسراف ہے۔ ای طرح کپڑے آپ کی ضرورت ہیں 'لیکن بید کہ الماریاں کپڑوں سے بھری ہوئی ہول 'یہ فلط ہے' تغیش اور عیش پیندی ہے۔ اس دوسرے والے مرحلے پر آکرنفس گویا باغی ہوجا تا ہے اور وہ بھرانیان کا مخالف اور دشمن بن جا تا ہے۔

## ہوائے نفس کومعبود بنالینا

نفس یا ہوائے نفس کی خرابی کے معاطے کو قرآن مجید نے مختلف انداز میں بیان کیا ہے اور اس ضمن میں سخت ترین انداز سورۃ الفرقان میں آیا ہے: ﴿ اَرْ اَیْ مَنِ اَتَّعْحَلَا اللّٰهِ هُولِهُ اَلٰهُ اللّٰهِ کَمَا اُس محض کوجس نے اللّٰهَ هُولِهُ اللّٰهِ کہا اُس محض کوجس نے اپنی خواہش نفس کو اپنا معبود بنالیا ہے'۔ وارنگ اور خبردار کرنے کے لیے بہ شخت ترین الفاظ ہیں۔ یعنی کوئی زبان سے تو کہہ رہا ہے: لَا اِللّٰهُ اللّٰهُ کہ اللّٰه کہ اللّٰه کے ساتھ نفس کو معبود بنار کھا ہے۔ اگر تو آپ خواہش نفس کو معبود بنار کھا ہے۔ اگر تو آپ خواہش نفس کو پورا کرنے میں لگے ہوئے ہیں' یہ دیکھے بغیر کے معالی غلام ہوگئے بایں طور کہ خواہش نفس کو پورا کرنے میں لگے ہوئے ہیں' یہ دیکھے بغیر کے کہا حلال ہے کیا حرام' تو اس اعتبار سے گویانفس ہی آپ کا معبود ہے۔ کہنے کو تو کہہ

و اربعین نووی کی دو ۱۹۵۵ کا در خطابات جمعه کا دی این جمعه کا دی دو این جمعه کا دی دو این جمعه کا دی دو این جمعه

رہے ہو کہ بیں اللہ کو معبود مانتا ہوں'لیکن در حقیقت آپ اپنے نفس کے بندے ہیں۔آپ خواہشِ نفس کی بوجا کرنے والے ہیں اور نفس وخواہشات کے پرستار اور پجاری بن چکے ہیں۔

ال موضوع پرمیری تفصیلی گفتگو' حقیقت وا قسام شرک' کے عنوان سے چھے گھنٹوں پرمشمل خطابات کی صورت میں موجود ہے (جو کتابی شکل میں بھی شائع ہو چکی ہے)۔ میں شمحصتا ہوں کہ اس ضمن میں وہ بہت سے لوگوں کے لیے بہت مفید ہوگی۔ہم نے تو شرک صرف بت پرسی کوسمجھا ہوا ہے یا بہت موحد ہو جا کمیں تو قبر پرسی کوشرک مانتے ہیں' حالا نکہ اس کے علاوہ بھی بہت سے شرک ہیں۔نفس پرستی بھی شرک ہے وولت پرستی بھی شرك ہے۔حضورمَلَا ﷺ فرمایا: ((تَعِسَ عَبْدُ الدِّیْنَارِ وَعَبْدُ الدِّرُهَمِ))(۱)'' ہلاك ہو جائے درہم و دینار کا بندہ''۔ نام تو عبدالرحمٰن ہے لیکن حقیقت میں عبدالدینار ہے اور خواہش ہیہ ہے کہ دینار آنے جاہئیں' جاہے حلال سے ہویا حرام سے'لہٰذااس کا معبود تو رحمٰن ہیں' دینار ہوا۔ ہندووُں کاعقیدہ ہے کہ اگر ککشمی دیوی کسی پر مہربان ہو جائے تو بہت دولت ملتی ہے کہزاوہ اسے پوجتے ہیں۔ہم نے اُن سے بھی دوقدم آ گے بڑھ کر کہا كهاس ديوى كودرميان سے مثاؤ ، ہم براوراست دولت كو پوجيس كے۔اللّٰداللّٰه خيرصلا! اب جو محض اس حد تک خواہش نفس کے پیچھے جلنے والا بن جائے تو اس کے بارے مِين قرمايا: ﴿ أَرَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهَ هُوالهُ ﴾ ( الله عن اللَّهُ عن اللَّه عن اللَّهُ عن الله عن ا اس شخص کو جس نے اپنی خواہش نفس کو اپنا معبود بنالیا ہے'۔﴿ اَفَانُتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَ يَكِيْلُا ﴾ "نو كيا آپ ايستخص كي ذمه داري ليسكن گئي و ماداري السكيل گئي و ماداري السكن السيامن قیامت کے دن آپٹی کھی کے پاس شفاعت کی درخواست لے کرآئے تو کیا آپ ایسے شخص کی شفاعت کریں گئے کیا آپ ایسے تحص کی ذمہداری قبول کریں گے؟ میں نے بار ہا کہا ہے کہ اہم مضامین قرآن حکیم میں دوجگہ ضرور آتے ہیں۔ بیہ جو تفس اورخوا ہش تفس کومعبود بنالینے کامضمون ہے کیے پھرسورۃ الجاثیہ میں بھی آیا ہے اور

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الرقاق باب ما يتقى من فتنة المال.

يهال بات بهت يخت هو كل فرمايا: ﴿ أَفَرَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهُ هُولُهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ ﴾ (آیت۲۳)''(اے نبی مَالَاتُنْتُمْ!) کیا دیکھا آپ نے اس شخص کوجس نے اپنی خواہشِ نفس کواپنا معبود بنالیا اور اللہ نے اسے گمراہ کر دیا اس کے علم کے باوجود' لیعنی عالم تو بہت بڑا ہے لیکن نفس کا بیجاری ہے یاعلم ہے مقصود مال و دولت کا حصول ہے یاعلم کے ذریعے سے اُمراء کی ہم سینی اور قرب اختیار کرنا اور ان سے فائدے اٹھانا اس کا مقصد ہے۔اگرعلم کا بیمقصد ہے تو ابیا شخص علم کے باوجود گمراہ ہوجائے گا۔ جب رسول التَّدُمُّ كَا يَنْ يَكِمُ الْمُعَلِّلُ عَلَانَ كِيا تَوْ اللِّ كَتَابِ كَيْ بِرْ بِ بِرْ بِ احْبَارِ ورببان اس وقت موجود تصاوروہ اینے علم کے باوجود حضور مَنَّاتَثَیْمُ ہرایمان نہیں لائے۔ حالانکہ قرآن گواہی ريتا ہے: ﴿ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ آبُنَآءَ هُمْ ﴿ ﴾ (البقرة: ١٤٦) " وه آ بِمَالْتَيْمُ كُواليہ بہچانتے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو بہچانتے ہیں'' کیکن ایمان ندلانے کی وجہ پیٹھی کہ انہیں معلوم ہوگیا تھا کہ حضور مُنَا ﷺ ہمان لانے سے ہماری سیادت ہماری چودھرا ہے ہماری مندیں ساری داؤ پر لگ جائیں گی۔ اب تو ہمارے فتوے پر لوگ عمل کرتے ہیں' ہمارے ہاتھ چومتے ہیں ہمیں نذرانے دیتے ہیں توبیسارا پچھتم ہوجائے گا' چنانجہ وہ ا یے علم کے باوجودا بمان نہیں لا ئے۔

روم ہرقل نے ہمیں بہت کی مراعات دے رکھی ہیں اور اُن کی وجہ ہے ہمیں بہت سے فائدے حاصل ہیں' اگر ہم محمد ( مَثَافِیْتُم ) پرایمان لے آئیں تو وہ سب فائدے ہمارے ہاتھ سے چلے جائیں گے۔ چنانچہ بیٹلم کے باوجود گمراہی ہے' اس لیے کہ یہاں خواہش نفس اور اپنے و نیوی مفادات معبود ہیں۔ اپنی حیثیت' اپنا مقام' اپنا مرتبہ' اپنی و جاہت' اپنا اقتدار حق کے قبول کرنے میں آڑے آر ہا ہے۔ یہی در حقیقت اپنافس کو معبود بنانا ہے۔

سرکشی کرنے اورنفس کی پیروی ہے بیخے والوں کا انجام

خطاب کے آغاز میں میں نے سورۃ النازعات کی آیات آپ کوسنا کمیں جن میں تقابلی انداز میں اس موضوع کو بیان کیا گیا ہے۔فرمایا:﴿فَامَّا مَنْ طَعْلَى ﴿ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا '' پیں جس نے سرکشی کی ….'' یہاں دوشم کےلوگوں کا تذکرہ ہے'ان میں سے ایک وہ ہیں جو طغیانی و سرکشی پراُتر آئے کہ اللہ اوراس کے رسول مَنْ کَلْیُمُ کِم بات نہیں یا نیں کے ۔۔۔ طَغْی کامعنی ہے بڑھ جانا۔ جیسے کہا جاتا ہے کہ دریا میں طغیائی آگئی تو اس کامعنی یہ ہے کہ دریاا پی حدود ہے نکل کر إدھراُ دھرتاہی پھیلا رہاہے کھڑی فصلیں تیاہ ہورہی ہیں' گاؤں بہدرہے ہیں' بیطغیانی ہے۔اس طرح نفس کی سرکشی اورنفس کا اکڑنا ہے ہے کہ وہ شریعت کا اتباع کرنے ہے اٹکار کر دے اور حد سے باہرنگل جائے۔﴿وَاثَوَ الْحَيْوِةَ الدُّنيَا ﴾ ''اور اس نے ترجیح دی دنیا کی زندگی کو'۔سورۃ الاعلیٰ میں فرمایا:﴿ بَلُ تُوْثِرُونَ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا ﴿ وَالْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَّاَبْقَى ﴾ " بلكتم دنيا كى زندگى كوتر جيح دیتے ہو۔جبکہ آخرت بہتر بھی ہے اور باقی رہنے والی بھی''۔ چنانچہ جس شخص کے اندر اللّٰدُ اللّٰدُ اللّٰدِ كے رسول (مَنْ اللّٰهُ اور اللّٰہ كے احكام وقوا نين كے خلاف طغيانی وسركشی ہے اور پھروہ مخض دنیا کی زندگی کو آخرت پرترجے دے رہا ہے تو اس کاانجام یہ ہے:﴿ فَإِنَّ الْجَحِيْمَ هِيَ الْمَأُولِي ﴿ " تَوْيَقِينَا السَ كَالْمُعَكَانَهُ جَهُمْ ہِے۔ "

دوسری قسم کے لوگوں کا تذکرہ بایں الفاظ فرمایا:﴿ وَاَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ﴾ ''اور (اس کے برنکس) جو ڈرتا رہا اپنے رب کے حضور میں کھڑے ہونے سے'' تیعنی اسے یقین ہے کہ ایک وقت آئے گا جب اللہ کے حضور حاضر ہوتا ہے اور اپنے اعمال و افعال کی جواب وہی ہونی ہے تو یہ سوچ کروہ کا نیتا رہا کر زتارہ اس ﴿ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُولَى ﴾ ''اور اُس نے رو کے رکھا اپنے نفس کوخواہشات ہے' ۔ یعنی نفس کی لگام کھینج کر رکھی اور اسے قابو میں رکھا۔ ایسے مخص کا انجام یہ ہوگا کہ: ﴿ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِیَ الْمُمَاوَى ﴾ ''تو یقینا اُس کا ٹھکانہ جنت ہی ہے' ۔ اَللّٰهُم رَبّنا اجْعَلُنا مِنْهُمُ ' اَللّٰهُم رَبّنا اجْعَلُنا مِنْهُمُ ' اَللّٰهُم رَبّنا اجْعَلُنا مِنْهُمُ !

## جائز خواہشات کو جائز طریقے سے بورا کرنا

انبی آیات کی بہترین تر جمانی حضور مُنَّاتِیْم کی ایک اور حدیث میں ہے اور وہ حدیث بھی ہے اور وہ حدیث بھی زیر مطالعہ حدیث کی طرح جوامع الکلم میں سے ہے۔رسول الله مُنَّاتِیْم نے فرمایا: ((اَلُکیِّ مُنَ دَانَ نَفْسَهٔ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ))(۱) ''(صحیح معنوں میں) سمجھ داراور عاقل آ دمی وہ ہے جواپے نفس کواپنے تابع اور مطبع رکھے اور عمل کرے موت کے بعد کے لیے' یعنی وہ خودنس کے تابع اور مطبع نہ ہوجائے' اور عمل کرے موت کے بعد کی بیشہ کی زندگی کے لیے۔

و نیامیں اپنی جائز ضروریات کو پورا کرنے اور بال بچوں کا بیٹ پالنے کے لیے مل کرنے کی نفی نہیں ہے 'یہ تو کرنا ہی ہے' کیکن یہ سب حلال کے دائر سے میں رہتے ہوئے ہونا چاہیے ۔۔ یا در کھے کہ جائز ضروریات کو حلال و جائز طریقے ہے پورا کرنا بہت اجروثواب کا باعث ہے۔ چنانچہ رسول الله مُنَالِّيَّا کُم کا ارشاد ہے: ((اکتابِورُ المصَّدُونُ قُ الْاَمِیْنُ مَعَ النَّیِیْنَ وَالصِّدِیْقِیْنَ وَالشَّهَدَاءِ))(۲) ''ایسا تا جرجو سچاہے' امانت دارہے' اس کو تو قیامت کے دن انبیاء' صدیقین اور شہداء کی معیت حاصل ہوگ۔''

سی سی ہے کہ اس دنیا کے لیے بھی کام کر و کیکن اصل کام موت کے بعد کے لیے ہونا جا ہے۔ آپ کی بہتر صلاحیتیں آخرت کے لیے گئی جا ہمیں اس لیے کہ آخرت کی زندگی تو

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب صفة القيامة والورع والرقائق باب منه.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ابواب البيوع باب ماجاء في التحارو تسمية النبي باياهم.

وعر اربعین نؤوی کے میں کھی کو بھی کو بھی کو کھی کو بھی کھی

ابدی ودائمی ہے۔ چنانچہاگر آپ دنیااور آخرت کی حقیقت کو مدنظر رکھتے ہوئے ان کے باہمی نسبت و تناسب ہے کام کر رہے ہیں تو پھر تو ٹھیک ہے اور اگر صرف انگلی کٹو اکر شہیدوں میں نام لکھوانے کے مصداق آخرت کے لیے بس برائے نام سعی و جُہد ہے جبکہ باتی ساری جِدُو بھر ساری محنت 'بھاگ دوڑ' سوچ بیجار دنیا کے لیے ہے توالی صورت حال میں دنیا آپ کی معبود بن گئی ہے۔حالانکہ دنیا کے لیے صرف ضروریات کی حد تک معاملہ کرنے کی اجازت ہے اور اس کی طرف رسول الله مَالَالْتَا اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَيْهِ نے بایں اندازاشاره فرمایا: ((مَا قُلُ وَكُفِی خَیْرٌمِمَّا كُثُرَ وَٱلْهِی))(١) كه اگر دنیوی ضروریات کے لیے بہت تھوڑ ابھی انسان کومل جائے جس سے اس کی ضروریات یوری ہوجا نیں تو بیاس ہے بہتر ہے جوزیادہ ہواورانسان کوآ خرت سے غافل کر دے۔ظاہر بات ہے کہ جب مال و دولت کی زیادتی ہو گی تو آپ اللہ سے غافل ہو جائیں گئے کین اگر مال اور آسائشیں کم ہوں گی تو آپ اللہ کی طرف رجوع کرتے رہیں گے۔ جیسے الجیل کی افتتاحی دعا میں بیالفاظ آئے ہیں کہ'' ہماری آج کی روزی ہمیں آج عطا فرما'کل کی روزی ہمیں کل دیجیو!''چنانچہ جس مقدار سے انسان کی ضرورت پوری ہو جائے اور کسی کے آگے ہاتھ نہ پھیلا ناپڑے تو وہ اس سے بہتر ہے جوزیادہ ہواور اللہ سے

ا تباع ہوائے نس سے بچنالا زم ہے!

قرآ نِ مجید میں'' اتباع ہوا''یعنی خواہشاتِنفس سے بیخے کا تھم کئی مرتبہ آیا ہے۔ میں ان میں سے چھ آیات کا حوالہ دینا جا ہتا ہوں:

(۱) الاعراف: ۲ کا: پہلی آیت سورۃ الاعراف کی ہے اوریہ بلغم بن باعوراء کے تذکرے میں آئی ہے۔ بلغم بن باعوراء حضرت موکی علیقیا کے زمانے میں ایک عالم زاہد اورصاحبِ کرامت بزرگ تھا کی ایکن اپنی خواہشات نفس کے پیچھے چلا اور شیطان کا چیلہ بن گیا تو وہ بدترین انجام کاحق دار تھہرا۔ وہاں الفاظ آتے ہیں: ﴿ وَلَوْ مِنْنَا لَرَ فَعْنَاهُ بِهَا

<sup>(</sup>١) مسند احمد كتاب مسند الانصار اباب باقى حديث ابي الدرداء\_

وکلکِنّهٔ آخلک الکونس واتبع هواه گا (آیت ۲۱۱) "اوراگریم چاہتے تو ان (آیات) کے ذریعے ہے اے اور بلند کرتے مگر وہ تو زمین کی طرف ہی دھنتا چلا گیااوراس نے پیروی کی اپی خواہشات کی "ہمارا حیوانی وجود زمین ہے آیا ہے اور اس کے سارے تقاضے بھی زمین ہے پورے ہوتے ہیں۔ کھانے کے لیے جو بچھا گ رہا ہے وہ زمین ہے اگر بکری کا گوشت کھایا ہے تو بکری نے بھی رہا ہے وہ زمین ہے اگر بکری کا گوشت کھایا ہے تو بکری نے بھی مگماں 'سے ہی کھائے ہیں جوزمین میں اُگے ہیں اور پھرا نہی ہے گوشت بناہے۔ چنا نچہ ہماری اسل (Origin) زمین سے ہاور اسی سے ہماری غذائی ضروریات پوری ہو رہی ہو رہی ہیں۔ پھر جب یہ نس ہم پر حاوی ہوجائے تو ہم نیج بیطھتے چلے جاتے ہیں زمین میں وضعے جلے جاتے ہیں زمین میں دھنستے چلے جاتے ہیں نومین میں۔

(۲) الکہف: ۲۸: اتباع ہوائے نفس کے حوالے سے دوسری آیت سورۃ الکہف کی ہے جس میں خاص طور پرحضور گائیڈ کا سے خطاب ہے۔ فرایا: ﴿وَلَا تُطِعُ مَنْ اَعْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ فِي كُونَا وَالْمَالَٰ وَاللَّهِ عَلَىٰ اَعْرُهُ فُورُ طُلا ﴾ ''اورمت کہنا مانے الیے خص کا جس کا دل ہم نے اپنی یاد سے غافل کر دیا ہے اور جوانی خواہشات کے پیچے پڑا ہے اوراس کا معاملہ حد سے متجاوز ہو چکا ہے''۔ ویسے تو جو بھی ایمان لا رہا ہے' چاہے وہ غریب ہو' مسکین ہو' غلام ہو' سرآ کھوں پر اوراس کے بارے میں حضورا کرم مُنَائِیْرُ کو یقیلیم دی گئی: ﴿وَانْحُونِیْنَ ﴿ ﴾ ﴿ المحدِی ''اور اہلِ ایمان کے لیے اپ کی محلوں کو جھکا کرر کھے'' لیکن ظاہر بات ہے کہ حضورا کرم مُنَائِیْرُ کے ذبن میں سے بھی تھا کہ اُمراء میں سے کوئی ایمان لے آئے تو ان فقراء اور غلاموں کی مشکلیں بھی آسان ہو جا کمیں گئ لہذا امراء کی طرف حضور مُنائِیْرُ خصوصی توجہ فرماتے تھے۔ ای خمن میں وہ واقعہ جا کمیں گئ لہذا امراء کی طرف حضور مُنائِیْرُ خصوصی توجہ فرماتے تھے۔ ای خمن میں وہ واقعہ چیش آیا عبداللہ این ام مکتوم خائیر کا 'جس پرگرفت ہوگئی:

﴿ عَبَسَ وَتُوَلِّى ۞ أَنُ جَآءَ هُ الْآعُملى ۞ وَمَا يُدُرِيْكَ لَعَلَّهُ يَزَّكُى ۞ أَوُ عَبَسَ وَتُولِّى ۞ أَنْ جَآءَ هُ الْآعُملى ۞ وَمَا يُدُرِيْكَ لَعَلَّهُ يَزَّكُى ۞ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى ۞ فَٱنْتَ لَهُ تَصَدُّى ۞ وَمَا يَذَكُ وَتُنْفَعَهُ الذِّكُولَى ۞ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى ۞ فَٱنْتَ لَهُ تَصَدُّى ۞ وَمَا عَنْهُ عَلَيْكَ ٱلَّا يَزَكِّى ۞ وَامَّا مَنْ جَآءَ كَ يَسْعَى ۞ وَهُو يَخْشَى ۞ فَٱنْتَ عَنْهُ عَلَيْكَ ٱلَّا يَزَكِّى ۞ وَامَّا مَنْ جَآءَ كَ يَسْعَى ۞ وَهُو يَخْشَى ۞ فَٱنْتَ عَنْهُ

تَلَهِّي۞﴾ (عبس)

''تیوری چڑھانی اور منہ پھیرلیا'اس بات پر کہ آیا اُس کے پاس نابینا۔ اور (اے
نی مُنَّاتِیْنِ اُس کے کیا معلوم شاید کہ وہ تزکیہ حاصل کرتا'یا وہ نصیحت حاصل کرتا اور
وہ نیجت اس کے لیے مفید ہوتی ۔ لیکن وہ جو بے نیازی دکھا تا ہے' آ پ اُس کی تو
فکر میں رہتے ہیں۔ اور اگروہ پاکی اختیار نہیں کرتا تو آپ پر کوئی الزام نہیں۔ اور
وہ جو آپ کے پاس دوڑتا ہوا آیا ہے' اور اس کے دل میں خشیت بھی ہے' تو اُس
سے آپ استغناء برت رہے ہیں۔'

یہ کیا بات ہوئی کہ جو محص چل کر آیا ہے جس کے اندر تزکیہ حاصل کرنے کا جذبہ ہاں سے آپ ذرا بے اعتنائی فر مار ہے ہیں اور وہ لوگ جن کوکوئی پر وانہیں ہے اور وہ آپ کی باتوں پر توجہ بی نہیں دیتے تو آپ ان کی طرف زیادہ توجہ کر رہے ہیں۔ یہاں بھی حضورا کرم مَا اللّٰهُ کُونُا طب کرتے ہوئے فر مایا: ﴿ وَ لَا تُطِعْ مَنْ اَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِنْحِونَا وَ اَتَّبِعَ هَواللهُ وَ کَانَ اَمْرُهُ فُرُ طُلا ﴾ ''اور مت کہنا مانے ایسے محض کا جس کا دل ہم نے اپنی یاد سے عافل کر دیا ہے اور جواپی خواہشات کے پیچھے پڑا ہے اور اس کا معاملہ حدے متجاوز ہو چکا ہے۔''

ہوگا جوا پی خواہشات کی پیروی کررہا ہواللہ کی طرف ہے کی ہدایت کے بغیر!"اگراللہ کی ہدایت کے تابع چلتے ہوئے نس کے تقاضے پورے کررہ ہوتو ٹھیک ہے کین اس ہے آگے بڑھ کر بید نیا ہی مطلوب و مقصودا ور مجبوب بن جائے اور آپ کی ساری محنت ہماگ دوڑ ساری پلانگ سب پھھاس کے لیے ہورہی ہوتو یہ صورت حال سراسر گمراہی ہے۔ ہماگ دوڑ ساری پلانگ سب پھھاس کے لیے ہورہی ہوتو یہ صورت حال سراسر گمراہی ہے۔ خلیل کے آپ کی انگر اور کی آپ کی انگر اور کی آپ کی انگر اور کی سے کہا گیا: ﴿ اِللَهُ اَلَّهُ اِللَهُ اللّٰهُ کی راہ سے بھٹکا دے گی۔"

(٢) المائدة: ٩٩: سورة المائدة من حضور اكرم مَا لَا يُكُمّ عنه فرمايا سيا: ﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا آنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَّبِعُ آهُوَآءً هُمْ ﴾ (آيت ٤) "اور (اے بي مَثَافَيْمُ!) فيل سیجیے ان کے مابین اس (شریعت) کے مطابق جو کہ اللہ نے اُتاری ہے اور ان کی خواہشات کی بیروی نہ سیجیے' ۔اس آیت کا پس منظر بیہ ہے کہ مدینہ کے اندر منافقین بھی تنصاور پھے بہت کمزورا بمان والے بھی موجود تنصے۔اب ان میں سے کسی ہے کوئی قابل گرفت غلطی ہوگئ تو عبداللہ بن اُبی اُس کی سفارش کے لیے آ رہا ہے -- بینزرج کا سردارتھااوراس کی حیثیت اور وجاہت کا انداز ہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ اسے مدینے کا بادشاہ بنانے کا فیصلہ ہو چکا تھا اور اس کے لیے سونے کا تاج بھی تیار ہو چکا تھا'لیکن نبی آخرالز ماں حضرت محمماً کانٹیکم دوجہانوں کے بے تاج بادشاہ آ گئے تواس کی شہنشا ہیت اور تاج بوشی کا سارا معامله دهرا کا دهراره گیا۔ چنانجیراس کا دل حضورمَالْانْتُیْم کےخلا ف حسداور كدورت ہے بھرا ہوا تھا۔۔اب اس ہے بڑا حضور مُثَاثِثَتُم كا دشمن اوركون ہوگا ۔اب بيہ تحسی کمزورایمان والے صحص کی سفارش لے کرآ رہا ہے تواس بارے میں رسول التُمثَالَ فَيُكُمُّمُ ہے فرمایا گیا کہ ان کی خواہشات کی پیروی نہ سیجے اور آپ کا فیصلہ بالکل اللہ تعالیٰ کے تازل کردہ قانون کےمطابق ہونا جا ہیے۔

## مَا جِئْتُ بِهِ ہے کیامراد ہے؟

ابایک اور علمی بات آرہی ہے کہ ذریر مطالعہ حدیث میں مَا جِنْتُ بِهِ سے کیا مرادہ اور اس کا مصداق کیا ہے ۔ ((لَا يُوْمِنُ أَحَدُ كُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِنْتُ بِهِ))''تم میں سے کوئی بھی اس وقت تک کامل مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک کہ اس کی ولی خواہشات میری لائی ہوئی شریعت اور دین کے تابع نہ ہوں'' ۔ اب پہلی چیز جو آپ مُلَّ اللَّهُ کی الله عظم محفوظ ہے۔ حضرت ابو بر صدیق ڈالٹو کے بیں وہ قرآن محید کو ایک جلد میں جع کیا گیا تھا اور اب قرآن مصدیق ڈالٹو کے زمانے میں قرآن مجید کو ایک جلد میں جع کیا گیا تھا اور اب قرآن من سب الله کی باسے و النّاس کی سین تک یہ سب الله کی باسے و النّاس کی سین تک یہ اس کے احکام کو مانا لازم ہے۔ البتہ واضح رہے کہ قرآن کو سیمنے اور اس سے احکام کو منا لازم ہے۔ البتہ واضح رہے کہ قرآن کو سیمنے اور اس سے احکام کو منا لازم ہے۔ البتہ واضح رہے کہ قرآن کو سیمنے اور اس سے احکام کو منا لازم ہے۔ البتہ واضح رہے کہ قرآن کو سیمنے اور اس سے احکام کو منا لازم ہونا بہت ضروری ہے' اس لیے کہ اس قرآن کے اندر واضح احکام کے ساتھ ساتھ بھی بات مجاز آ ہوتی ہے' بھی تمثیلاً ہوتی ہے اور بھی اشارہ و کنا یہ سے بین قرآن کا کوئی عام ہوتا ہے۔

اس من میں یہ بات بہت اہم ہے کہ اللہ کے رسول مُلَّا اَیْنَ کُور آن کے خاص کو عام کرنے یا عام کو خاص کرنے کا حق حاصل تھا۔ جیسا کہ آپ کو معلوم ہے : ﴿ اَلزَّانِیةُ وَالزَّانِیْ وَالْیَ اَنِیْ مِر وَ وَ عَام ہے : ﴿ اَلزَّانِیةُ وَالزَّانِیْ وَالْیَ اَنِیْ مِر وَ وَ وَ عَام ہے : ﴿ اَلزَّانِیةُ وَالزَّانِیْ وَالْیَ اَنِیْ مِر وَ وَرَدَانِی مِور تَ وَنُوں مِیں ہے فَاجُلِدُو اَ کُلَّ وَاحِدِ مِنْ مُهُمّا مِائَةً جَلْدَةٍ ﴾ '' زانی مر واور زانیہ ورورت کے لیے ہرایک کوسوکوڑ ہے مارو' ۔ حضور مُلِّی ہُنے اس سزا کو غیرشادی شدہ مردوعورت کے لیے ماص فرمایا' جبکہ شادی شدہ زانی اور زانیہ کے لیے رجم کی سزامقر رفر مائی' جوسنت سے خاص فرمایا' جبکہ شادی شدہ زانی اور زانیہ کے لیے رجم کی سزامقر رفر مائی' جوسنت ہے شامت ہے۔ گویا قرآن کے عام کو خاص کر دیا۔ اس طرح قرآن میں حکم آیا کہ کہ ورف کی کہ بھوپھی جبی اور خالہ بھانجی کا بہنوں کو بیک وقت نکاح میں ہوسیع فرما دی کہ بھوپھی جبیجی اور خالہ بھانجی کا رائنساء: ۲۲) حضور مُلَّا اِنْ اِنْ اِنْ مِن مِن ہیں ہی تم میں ہوسیع فرما دی کہ بھوپھی جبیجی اور خالہ بھانجی کا بھی بہی حکم ہے کہ انہیں بھی بیک وقت نکاح میں نہیں رکھا جاسکتا۔

مزید برآ س قرآنی احکام میں نائخ ومنسوخ کا معاملہ بھی ہے۔ ایک تھم پہلے ہیں آیا بعد میں آگیا۔ شراب کی حرمت تدریجا ہوئی ہے۔ جب تک آخری تھم نہیں آیا اس وقت تک لوگ پی رہے تھے اس لیے کہ وہ حرام تو ہوئی ہی نہیں تھی۔ لہذا قرآنی احکام میں ناشخ ومنسوخ کا معاملہ بھی دیکھنا پڑتا ہے۔ چنانچی بھی آن کے لیے عربی زبان اور عربی گرام کے بہم تحرات تھ ساتھ ذخیرہ صدیث پر گہری نظر اور ائمہ فقہاء اور سلف صالحین کی آراء کا بھی علم ہونا چا ہے کہ اسلاف فی بہال کیارائے قائم کی ہے اور ان کے کیا ولائل ہیں۔

اس کے علاوہ ایک دوسری چیز بھی حضورا کرم تا الیکتاب و مِنْلَهٔ مَعَهٔ) (۱)''آ گاہ میں خودرسول اللہ کا الیکی این اور اس کے ساتھ اس جیسی ایک اور شے بھی دی گئی رہوکہ جھے قرآن بھی دیا گیا ہے اور اس کے ساتھ اس جیسی ایک اور شے بھی دی گئی ہے'' ۔ مِنْلَهٔ مَعَهٔ ہے مراد سُنّتِ رسول ہے۔ سنت بھی گویا قرآن کے ہم پلّہ ہے۔ یہ بھینا کہ سنت جمت نہیں ہوتے' یہ در حقیقت بہت بڑی کہ سنت جمت نہیں ہوتے' یہ در حقیقت بہت بڑی کہ ساتھ ہمارے معاشرے گراہیوں میں سے ہے جوسو' سواسوسال سے بہت بیزی کے ساتھ ہمارے معاشرے کے اندر پھیل ہے جب سے مغرب کے علوم' خاص طور پر سائنس اور فلسفہ و غیرہ ہمارے بان آئے ہیں اور غیروں کے تہذیب و تمدن نے ہمارے اندررواج پایا ہے۔ چنا نچہ صورت میں ہوئیا غلام احمد پرویز' علامہ عبداللہ چکڑالوی یا اسلم جیراج پوری کی صورت میں ہوئیا غلام احمد پرویز' علامہ عبداللہ چکڑالوی یا اسلم جیراج پوری کی صورت میں ۔ یہ لوگ جو ماؤرنسٹ کہلاتے ہیں' سنت کی جیت کوختم کرنے پر شکے ہوئے ہیں' میں۔ یہ لوگ جو ماؤرنسٹ کہلاتے ہیں' سنت کی جیت کوختم کرنے پر شکے ہوئے ہیں' میں۔ یہ لوگ جو ماؤرنسٹ کہلاتے ہیں' سنت کی جیت کوختم کرنے پر شکے ہوئے ہیں' میں۔ یہ لوگ جو ماؤرنسٹ کہلاتے ہیں' سنت کی جیت کوختم کرنے پر شکے ہوئے ہیں' میں۔ یہ لوگ جو ماؤرنسٹ کہلاتے ہیں' سنت کی جیت کوختم کرنے پر شکے ہوئے ہیں' میں۔ یہ لوگ جو ماؤرنسٹ کہلاتے ہیں' سنت کی جیت کوختم کرنے پر شکے ہوئے ہیں' نے جمھے دی ہے۔ اس پہلو سے قرآن می ہم تھسنت کا اتباع بھی لازم ہے۔

سُنّت کے مختلف در جات اورافسام منت سریاری و جات اورافسام

سنت كا اتباع تولازم ب البته آكے اس كے تين درجات ہيں: ايك تو سنت

<sup>(</sup>١) سنن ابي داوُّد كتاب السُّنة باب في لزوم السُّنة\_

رسول (مَّلَّ الْمُتَّالِمُ ) ہے ایک خلفائے راشدین کی سنت ہے اور ایک صحابہ کرام مُنَافِیْم کی سنت ہے۔ ایک بارآ پ مُلِ الْفِیْم نے اپنی امت کے گراہ فرقوں کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ بیسب دوزخ میں ہوں گئے سوائے ایک فرقہ کے۔صحابہ نے بوچھا: اے اللہ کے رسول وہ کون سافرقہ ہوگا؟ آپ مُلِ الْفِیْم نے فرمایا: ((مَا اَنَا عَلَیْه وَاَصْحَابِیٰ))(۱)''جس پرمیرااور میرے صحابہ کامل ہے'۔ یہاں آپ نے اپنے ساتھ صحابہ کوبھی جوڑ دیا۔ پھر صحابہ میں سے خاص طور پرخلفائے راشدین کے بارے میں علیحدہ سے فرمایا: ((عَلَیْکُمْ بِسُنَیْنَیْ وَرُسُنِیْنَ الْمُهْدِیِّیْنَ))(۱)''تم پرلازم ہے مضبوطی کے ساتھ بیکٹر نامیری سنت کواور میرے ہدایت یا فتہ خلفائے راشدین کی سنت کو۔''

اب میں سنت رسول کی قسموں میں سے چندا کی گنوا دیتا ہوں۔ایک وہ سنت ہوتے ہیں۔ وہ فرض جس کوہم سنت تشریعی کہیں گے کہ جس سے شریعت کے احکام ثابت ہوتے ہیں۔ وہ فرض ہے واجب ہے سنت موکدہ ہے یا سنت غیر موکدہ 'یہ سارے در جے علائے کرام اور فقہائے عظام کے قائم کرنے کے ہیں 'ایک عام آ دمی خود فیصلہ ہیں کرسکتا کہ اس کے اندر درجہ بدرجہ کیا معاملہ ہے۔ بغرض تفہیم عرض کررہا ہوں کہ آپ وائیں سے بائیں کی طرف جائیں تو تر تیب یوں ہوگی: فرض واجب سنت موکدہ سنت غیر موکدہ مستحب مباح 'مروہ تنزیمی کم وہ تخریمی اور حرام ۔ فرض سے حرام تک نو در ہے ہیں اور ظاہر بات ہے کہ ہردر ہے کا اپناایک تن ہے۔

حضور مَالِیْ اَلَیْمُ این معمولات میں جبلی تقاضے بھی پورے کرتے تھے مثلاً کھانا کھاتے سے ۔ تو اب کوئی ہے کہ کھانا کھانا حضور مَالَیْکُیْمُ کی سنت ہے تو یہ بات مناسب نہیں ۔ یہ تو ایک جبلی تقاضا ہے جو آ بِ مَالِیْکُیْمُ نے پورا کیا۔البتہ آ بِ مَالِیْکُیْمُ نے بچھ آ داب سکھائے ہیں کہ ایسے کھاؤ تو اس بڑمل کرنا یقینا سنت کے ذمرے میں آتا ہے اور اس پراجر بھی ملے میں کہ ایسے کھائے میں آ پ مَالُیْکُیْمُ کو کدو پیند تھا تو اس کا مطلب یہیں ہے کہ کدو کھانا

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الايمان باب ما جاء في افتراق هذه الامة ـ

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ابواب العلم باب ماجاء في الاخذ بالسنة واجتناب البدع\_

و اربعین نَوَوی کے معرود (831 کا معرود خطابات جمعہ کھی

لازم ہے البتہ اگر کوئی حضور مُنَاتِیْزُم ہے محبت کی وجہ سے اُن کی ببندیدہ چیز کھائے تو اللہ کے ہاں اس کا تواب ملے گا۔اس طرح ایک عادی تقاضے ہیں جنہیں'' سنت العادت'' کہا جاتا ہے۔مثلاً عادت کے مطابق ہمیشہ آپ مُنَافِیْنِم نے تہبند باندھا۔شلوار پیش کی گئی تو آئے نے اسے پیندفر مایا کہ بیا تھی چیز ہے اور زیادہ ساتر ہے۔ رات کوآ دمی سویا ہوا ہو تو تہبند کے اندر بے پر دہ ہونے کا خطرہ رہتا ہے جبکہ شلوار میں ایبا کوئی خطرہ ہیں ہوتا۔ اس کے علاوہ بعض چیزیں یا بعض افعال حضورا کرم مَثَّاتِیْمُ کے ساتھ خاص ہیں جن کی پیروی لازم نہیں ہے بلکہ حضورا کرم مَنَّاتِیَّا نے حکماً ان کے کرنے سے روک دیا ہے۔مثلاً صوم وصال کینی دودن یا تنین دن کامسلسل روز ہ بغیرافطاراورسحری کے۔ آج صبح روزہ رکھا ہے شام کو افطار نہیں کیا اور اس کے بعد بھی روزہ جاری ہے اگلی شام کو جا کرا فطار کیا۔ یا تنیسرے دن کے غروب آفتاب پرا فطار کیا۔اس طرح بیدو دن یا تنین دن کامسلسل روز ہ ہوگیا۔حضورا کرم مُنَافِیْتُم بیروز ہ رکھا کرتے تھے۔صحابہ کرام رضوان الله تعالیٰ علیہم اجمعین میں ہے بعض نے بیروز ہ رکھنے کی اجازت جا ہی تو آ ہے مَاکَاعُیُمُ کے روک دیا ۔انہوں نے کہا کہ حضور مُنْ اللّٰهُ اللّٰہ و در کھتے ہیں اور ہمیں رو کتے ہیں! تو آ بِ مَا لَا يُعْلِمُ لِهِ إِن اللَّهُ مُعْلِمُ النِّي أَبِيتُ يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِ)(١) (٢ مَم مين سے کون میرے جیسا ہے؟ میں رات گزارتا ہوں اس حال میں کہ میرا رب مجھے کھلاتا اور جھے پلاتا ہے'۔وہ کیا روحانی غذاہے جوآ پِمُنَّا پُیْرُم کوملی تھی اس کا ہمیں انداز ہیں موسكتا 'كين بهرحال رسول التُمثَّلُ يُنْتِم نِي كما تحصوم وصال ركھنے ہے منع فر ما ديا۔ اسی طرح بعض چیزیں انسان کے علم اور تجربے سے متعلق ہیں۔ اہلِ مدینہ 'تا ہیر تخل'' کامعاملہ کرتے تھے۔ لیعن تھجور کے زیھول اور مادہ پھولوں کوقریب قریب جوڑتے منے تا کہ فرٹیلائزیشن ہوجائے۔حضور مُلَاثِیَّا نے کہا کہ تم ایبانہ کروتو کیا ہے؟ اس لیے کہ فطرت اپناا نظام خود کر لیتی ہے جمہیں اس کے اندر دخل اندازی کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ صحابہ کرام ؓ نے جب تابیر کل کا معاملہ ہیں کیا تو اس سے قصل کم ہوگئی۔انہوں نے

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الصوم باب التنكيل لمن اكثر الوصال\_

حضور مُلَّا اللَّهُ کو بتایا کہ ہم نے تابیر کل کاعمل نہیں کیا'لیکن اس سے فصل کم ہوگئی۔اس پر آپ مُلَّالِیْکُوْم نے فرمایا: ((اَنْتُمْ اَعْلَمُ بِاَمْرِ دُنْیَا کُمْ))(۱)''تم اپنے دنیوی معاملات زیادہ جانتے ہو'۔یعنی میں نے کوئی شریعت کا حکم نہیں دیا تھا' بلکہ بید دنیوی معاملات ہیں جو تجربے سے ثابت ہوتے ہوں اور وہ تم مجھ سے بہتر جانتے ہو۔

الغرض سنت ہے استباط کرنا' استدلال کرنا' نتیجہ نکالنا کہ کون سی سنت کس در ہے کی ہے' اس کے لیے دین میں تفقہ کی ضرورت ہے اور حضور مُلَّا يَّنْتُمْ نے بھی حضرت عبداللّٰہ بن عباس مُلِّا فِیْنَا کے لیے خاص طور پر تفقہ فی الدین کی دعا کی تھی ۔

الله تعالی جمیں دین کافہم عطافر مائے اور قرآن وسنت کے مطابق عمل کرنے اور اس کے مطابق عمل کرنے اور اس کے مطابق اپنی زندگیاں گزارنے کی توفیق عطافر مائے۔ آمین یارت العالمین! اَتُولُ وَوُلِیَ اللّٰہ اِن اللّٰہ لِی وَلَکُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسُلِمِینَ وَالْمُسُلِمَاتِ00

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الفضائل باب وجوب امتثال ما قاله شرعا .....

42

## رحمت الهی کی وسعت رحمت الهی کی وسعت (در توبیری فضیلت

۲۲/۱۲ گست ۲۰۰۸ ء کا خطاب جمعه

خطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَعُوٰذُ بِاللَّهِ مِنَ السَّبِطُنِ الرَّجِيْمِ ــــ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ وَاللَّهِ الرَّحِيْمِ

قُلُ لِعِبَادِى الَّذِينَ ٱسْرَفُوا عَلَى ٱنْفُرِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ يَغْفِرُ الرَّرِينَ اللهُ عَنْفُوا الْخَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ الرَّمِ ﴾ الله يَغْفِرُ الرَّرِيمُ ﴿ الرَّمِ ﴾

إِنَّ اللهَ لَا يَغُفِرُ أَنْ يَنْفُرَكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَتَفَاءُ وَمَنْ يَّنْفُرِكَ بِاللهِ فَقَدِ افْتَرَى إِنْهَا عَظِيْمًا ۞ (النساء)

لَقَلْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوكُ حَسَنَةٌ لِمِنْ كَانَ بَرْجُوا اللهَ وَالْيَوْمَرَ اللهِ أَسُوكُ حَسَنَةٌ لِمِنْ كَانَ بَرْجُوا اللهَ وَالْيَوْمَرَ اللهِ اللهِ أَسُوكُ حَسَنَةٌ لِمِنْ كَانَ بَرْجُوا اللهَ وَالْيَوْمَرَ اللهِ اللهِ أَلْدُوْمَ وَاللهِ مَاكِنَا لَهُ مَا اللهِ عَرَابُ)

عَنْ أَنْدِي وَنَاهِا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ أَنَاتُكُمْ يَدَقُولُ: ((قَالَ اللَّهُ نَعَالَى:

يَّا ابْنَ آدَمَ إِلنَّكَ مَا دَعَوْتَنِيْ وَرَجَوْتِنِيْ غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلَا أَبْلِيْ - يَا ابْنَ آدَمَ الَوْ بَلَغَتْ ذُنُو بُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِيْ وَلَا أَبْلِيْ - يَا ابْنَ آدَمَ الَوْ بَلَغَتْ ذُنُو بُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرُتَنِيْ فَرُالِي عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرُتَنِيْ فَوْ أَتَيْتَنِيْ بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ فَوْرَتْ لَكَ - يَا ابْنَ آدَمَ إِلنَّكَ لَوْ آتَيْتَنِيْ بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقَيْتَنِيْ لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَآتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً ﴾ (١)

سیدناانس ڈاٹٹو سے روایت ہے کہ میں نے رسول الله مُنَائِثَةُ مُ کوفر ماتے ہوئے سنا کہ الله تعالیٰ فرما تاہے:

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ابواب الدعوات باب في فضل التوبة والاستغفار .....

''اے ابن آ دم! جب تک تو مجھے پکار تارہ ہے گا اور مجھ ہے امیدیں وابستار کھے گا تو بیل تجھے معاف کرتارہ ول گا' چاہے تیرے اعمال جیسے بھی ہوئے' اور مجھے تیرے گناہوں کی کوئی پروائہیں ۔ اے ابن آ دم! تیرے گناہ آسان کی بلندیوں تیرے گناہ آسان کی بلندیوں تک بھی پہنچ جا کیں اور تو مجھ ہے معافی مانگے تو میں تجھے معاف کر دوں گا ۔۔۔ اے ابن آدم! اگر تواتے گناہ لے کرآئے کہ دوئے زمین بھر جائے تو میں تیری این ہم خفرت کر دول گا'بشر طیکہ تونے شرک نہ کیا ہو۔''

معزّ زسامعین کرام!

الله تعالیٰ کے خاص نصل وکرم سے آج ہم امام کی بن شرف الدین النووی ہوئے۔
کے شہرہ آفاق مجموعہ احادیث 'اربعین' کی آخری حدیث کا مطالعہ کرنے چلے ہیں۔
آپ نے اکثر سنا ہوگا کہ الله تعالیٰ کے حوالے سے بندے کا اعلیٰ ترین مقام بیہ ہے کہ وہ '' بین المنحوف والمرجاء ''رہے۔ یعنی الله تعالیٰ کی طرف سے عذاب' اُس کی سزااور اُس کی پکڑ کا خوف بھی اُس کے دل میں ہواور ساتھ ہی اُس کی شانِ غفاری اور شان رحیمی سے اُمید بھی دل میں موجز ن رہے۔

خوف اور رجاء بھی من جملہ ان چیزوں میں سے ہے جن میں درمیانی راستہ بہت مشکل ہوتا ہے۔ بہت ی چیزیں ایسی ہیں جن کے درمیان انتا باریک فرق ہوتا ہے کہ اس کو محاور تا یوں تعبیر کیا جاتا ہے کہ تکوار کی دھار سے زیادہ تیز اور بال سے زیادہ باریک ۔ انسان اِدھر بھی ہوسکتا ہے اور اُدھر بھی ۔ یہی معاملہ در حقیقت خوف و رجاء کا باریک ۔ انسان اِدھر بھی ہوسکتا ہے اور اُدھر بھی ۔ یہی معاملہ در حقیقت خوف و رجاء کا ہوگیا تو صرف رجائیت رہ جائے گئی یا دوسری ہے۔ دل اگر اللہ تعالیٰ کے خوف سے خالی ہوگیا تو صرف رجائیت رہ جائے گئی یا دوسری ضورت ہے کہ اللہ تعالیٰ کے خوف کا اتنا غلبہ ہوگیا کہ اُس کی شانِ رجیمی اور شانِ غفاری نظر انداز ہوگی' تو ان دونوں صورتوں میں بربادی ہی بربادی ہی بربادی ہے۔

# رجائيت كے حوالے سے قرآن كى عظیم آيت

ابتداء میں میں نے جوآیات تلاوت کی ہیں ان میں سب سے پہلے تو وہ آیت ہے جس میں اللہ تعالی نے جوآیات تلاوت کی ہیں ان میں سب سے پہلے تو وہ آیت ہے جس میں اللہ تعالی نے تمام گنا ہوں کی مغفرت کا وعدہ فرمایا ہے۔سورۃ الزمر کی بڑی اہم آیت ہے:

﴿ وَ لَكُ يَا عِبَادِى الَّذِيْنَ اَسْرَفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللّهِ وَإِنَّا اللّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى اللّهُ يَغُفِرُ الذَّوْمِيمُ ﴾ اللّه يَغُفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيْعًا وَإِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴿

''(اے نبی مَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ کی ہمدو یجئے اے میرے وہ بندوجنہوں نے اپنے جانوں پر زیادتی کی ہے اللّٰه کی رحمت سے مایوس مت ہوں۔ یقیناً اللّٰه تمام گناہ معاف کر دیادتی کی ہے اللّٰه کی رحمت سے مایوس مت ہوں۔ یقیناً اللّٰه تمام گناہ معاف کر دیا۔ وہ تو بخشنے والا بھی ہے اور رحم فرمانے والا بھی۔''

ظاہر بات ہے کہ گناہ اپنی ذات پرظلم ہے' اس سے اللہ کا تو بچھ نہیں بگر تا۔ گناہ کر کے انسان اپنائی مستقبل برباد کرتا ہے اور اپنی ہی شخصیت کو بچی کی طرف لے جاتا ہے۔ گناہ کا ایک نتیجہ تو آخرت میں نکلے گا'لیکن اس کا ایک نتیجہ دنیا میں بھی نکلتا ہے کہ اس سے انسان کی شخصیت سیجے رخ کے بجائے غلط رخ پر پڑجاتی ہے۔ اس آبیت میں اللہ تعالیٰ نے تمام گنا ہوں کی معافی کی امید دلائی ہے۔ چنانچے مغفرت کے شمن میں بیقر آن تھیم کی سب سے زیادہ امید افز اآبیت ہے۔

## قرآنِ مجيد ميں انذار كارنگ غالب ہے!

واقعہ یہ ہے کہ قرآن مجید تقویٰ خوف خثیت اور انذاری تلقین ہے بھرا پڑا ہے۔

یوں کہیے کہ قرآن مجید میں انذار تخویف اور خثیتِ البی کارنگ غالب ہے لیکن اس کے
ساتھ ساتھ رجاء اور اُمید کے پہلو کو بھی قرآن نے نمایاں کیا ہے۔ اگر آپ موازنہ
کریں کہ گنی بارانذار کا ذکر آیا ہے اور کنی مرتبہ رجائیت کا تواس میں کوئی شک نہیں کہ
خوف اور انذار کا تذکرہ رجائیت کی نسبت زیادہ ہے اور اس کی دوبردی وجو ہات
اور اسباب ہیں — ان اسباب کو سمجھنا بہت ضروری ہے 'اس لیے کہ اس حوالے سے
عیسائیوں نے قرآن 'اسلام اور مسلمانوں پر اعتراض کیا ہے اور بظاہر ان کا اعتراض
درست معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید میں اور اسلام کی تعلیمات میں اللہ کے خوف پر زیادہ
زور دیا گیا ہے 'جبہ انجیل میں اور حضرت عیسیٰ عالیہ کی تعلیمات میں اللہ کی محبت کا وزن زیادہ
ہے۔ یہ بات بہت حد تک صحح ہے کہ حضرت عیسیٰ عالیہ کی تقاریر' خطبات اور مواعظ میں
خوف اور انذار کا رنگ بھی اگر چہ موجود ہے' لیکن غالب محبت ہے۔ اب عیسائیوں کا

اعتراض ہیہہے کہ قرآن میں انذار کا پہلو کیوں غالب ہے؟

اس کے دواسباب ہیں۔ پہلاسب یہ ہے کہ قرآن مجیداگر چہ ابدی کلام ہے اور اس کی تعلیمات بھی ابدی ہیں نیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ قرآن مجیدایک خاص وقت ایک خاص علاقے اور ایک خاص تو م اس کی مخاطب اوّل تھی ۔ اس قوم کی کیفیت یہ تھی کہ نہ تو وہ کسی تو حیدے واقف تھی 'نہ کسی رسالت ہے 'نہ کسی رسالت ہو کسی تو حیدے واقف تھی 'نہ کسی رسالت ہو نہ یہ کسی شریعت اور آسانی کتاب ہے 'بلکہ وہ ہرا عتبار سے اُنی (اُن پڑھ) تو متھی ۔ ایس کسی شریعت اور آسانی کتاب ہے 'بلکہ وہ ہرا عتبار سے اُنی (اُن پڑھ) ہوئی تھی ۔ ایس کسی کہ تو میں انہ اور ہوش میں صورتِ حال میں انہ ارکار گل غالب ہونالا زم تھا تا کہ لوگ جا گ جا کسی اور ہوش میں آئی سے جنانچے قرآن مجید میں انہ ارکار گل غالب ہونالا در مین والے انہ از نہ کور ہیں' مثلاً سور قرآن مجید میں انہ انہ اُنہ آیات ملاحظہ ہوں:

﴿ اَلْحَاقَةُ ﴾ مَا الْحَاقَاتُ ﴿ وَمَا اَدُرالِكَ مَا الْحَاقَاتُ ﴾ (الحاقة) ﴿ اَلْقَارِعَةُ ﴿ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ وَمَا اَدُرالِكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ (القارعة) اورسورة النباكا يرجلال آغاز لما حظه مو:

﴿ عَمَّ يَتَسَاءَ لُوْنَ ﴿ عَنِ النَّبَا الْعَظِيْمِ ﴿ الَّذِي هُمُ فِيْهِ مُخْتَلِفُوْنَ ﴿ ﴾ لِقُولِ حالى:

وہ بچلی کا کڑکا تھا یا صوت ہادی عرب کی زبیں جس نے ساری ہلادی!

چنانچ قرآن اوراسلام میں اندار کا پہلوغالب ہونے کا ایک سبب تواس وقت کے حالات اور معاشرے کی اخلاقی پستی تھی جبکہ اس کا دوسرا سبب یہ ہے کہ مجبت کے دمزآشنا بہت کم ہوتے ہیں اور عوام کی اکثریت کسی برے نتیج کے پیش نظر ہی کسی کام سے باز آسکتی ہے۔ اسی وجہ سے قرآن مجید میں اندار کا پہلوغالب رکھا گیا ہے تا کہ لوگ عاقبت خراب ہونے کے ڈرسے گناہوں سے بچے رہیں۔ ورنہ محبت تو شاعری بن جاتی ہے۔ خراب ہونے کے ڈرسے گناہوں سے بچے رہیں۔ ورنہ محبت تو شاعری بن جاتی ہے۔ ذرا اندازہ کریں کہ آج کلِ عشق خداوندی کے دعوے تو بہت ہیں کیکن عمل زیرو ہے۔

ای طرح عشق رسول مُلُالِیُمُ کے دعوے بہت ہیں اور نعتوں میں زمین و آسان کے قلاب ملائے جارہے ہیں 'لیکن ممل زیروہے! چنا نچہ یہ حقیقت ہے کہ رجائیت کے پہلو سے لوگوں کے غلط رُخ پر پڑجانے کے امکانات زیادہ ہوتے ہیں اور عوام الناس کے اندر جوشے زیادہ ضروری ہے وہ خوف وانذارہے۔ جیسے سورة النازعات کی بیآیت پہلے بھی مارے بیان میں آپی کی ہے: ﴿ وَاَمَّنَا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهٖ وَنَهِی النَّفْسَ عَنِ اللَّهُولِی ﴾ (النازعات) ''اور جوکوئی ڈرتا رہا اپنے رہ کے حضور کھڑا ہونے (کے خیال ) سے اور اُس نے روکے رکھا اپنے نفس کوخواہشات سے '' یعنی وہ خض اس نصور سے ڈرتا رہا کا نیتا رہا کر زتا رہا کہ ایک دن مجھے اپنے رہ کے حضور میں پیش ہونا ہے اور اس ڈرسے اس نے اپنے نفس کوخواہشات سے روکے رکھا اور نفس کے منہ زور اور اس ڈرسے اس نے اپنے نفس کوخواہشات سے روکے رکھا اور نفس کے منہ زور کے لگا م کھنچ کرر کھی۔

### قرآن مجید'ر جائیت اور محبت ہے بھی لبریز ہے!

مندرجه بالا دو دجوبات کی بنا پرقرآن مجید میں انذار 'تخویف' تقوی اور خشیت کا رنگ غالب ہے البتہ یہ بھی حقیقت ہے کہ قرآن میں محبت کا پہلو بھی موجود ہے۔ سورة البقرۃ میں فرمایا : ﴿ وَاللَّذِیْنَ الْمَنُوْ الْسَدُّ حُبًّا لِلّٰهِ ﴿ ﴿ آیت ۱۲۵)''اور جولوگ واقعتا صاحب ایمان ہوتے ہیں ان کی شدید ترین محبت اللّٰد کے ساتھ ہوتی ہے'۔ یہال تو صرف اللّٰہ ہے جبت کی بات کی گئ جبکہ سورۃ التوبہ میں زبانی کلای محبت کی نفی کر دی گئی۔ فرمایا:

﴿ قُلُ إِنْ كَانَ ابَآوُكُمْ وَابْنَآوُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَآزُوَاجُكُمْ وَعَشِيْرَتُكُمْ وَآزُواجُكُمْ وَعَشِيْرَتُكُمْ وَآمُوالُ بِاقْتَرَفْتُمُوْهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضُوْنَهَا وَآمُوالُ بِاقْتَرَفْتُمُوْهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضُوْنَهَا وَآمُولُهُ وَجِهَا فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوْا حَتَّى يَأْتِى اللّهُ اللّهُ اللّهُ لِا يَهُدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ ﴿ ﴾ إِنَاللّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ ﴿ ﴾

''(اے بی مُلَاثِیْنِ ان ہے) کہد و بیجے کہ اگرتمہارے باپ تمہارے بیٹے 'تمہارے بیٹے 'تمہارے بیٹے 'تمہارے بیٹے 'تمہارے بعلے 'تمہاری بیویاں (اور بیویوں کے لیے شوہر)' تمہارے رشتہ داراور وہ مال

جوتم نے بہت محنت سے کمائے ہیں'اور وہ تجارت جس کے مندے کا تمہیں خطرہ رہتا ہے'اور وہ مکانات جوتم ہیں بہت پیند ہیں' (اگر بیسب چیزیں) تمہیں محبوب تر ہیں اللہ' اُس کے رسول اور اُس کے رستے میں جہاد ہے' تو انظار کرویہاں تک کہ اللہ' اُس نے رسول اور اُس کے رستے میں جہاد ہے' تو انظار کرویہاں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ سناد ہے۔ اور اللہ ایسے فاسقوں کوراہ یا بہیں کرتا۔''

لیمی حضورا کرم منظیم کے مہور ہا ہے کہ واشگاف الفاظ میں ان سے کہہ دیجے انہیں کان کھول کر سناد بیجے کہ اپنے مئن کے اندر جائزہ لے لؤاپنے دل میں ایک تر از و کھڑی کر لو سے ایک میزان تو قیامت کے دن قائم ہوگی لیکن ایک میزان آج اپنے اندر نصب کرکے جائزہ لے اوا در اپنی آٹھ محبول کو ایک پلڑے میں ڈالو اور دوسرے پلڑے میں کرکے جائزہ لے اوا در اپنی آٹھ محبول کو ایک پلڑے میں ڈالو۔ پھر دیکھو کہ کون سامیں اللہ اُس کے رسول منظیم کے اور اس کی راہ میں جہاد کی محبت ڈالو۔ پھر دیکھو کہ کون سامیلڑا بھاری ہے!

اگرتمہیں اپنے (۱) باپ (۲) اپنے بھائی (۳) اپنے بیٹے (۳) اپنے زوج (یہ دونوں طرف جاتا ہے لینی مرد کے لیے بیری زوج ہے اور بیری کے لیے شو ہر زوج ہے) (۵) تمہار دورشتہ دار لینی تمہارا کنبہ قبیلہ (۲) وہ مال جوتم نے بڑی محنت سے کمایا ہے (۷) وہ کار وبار جو بڑی مشکل سے جمایا ہے اور تمہیں خوف رہتا ہے کہ اس میں مندہ نہ جو جائے (۸) تمہار دے بنائے ہوئے محلات جو بڑے چاؤ سے تم نے تغیر کیے ہیں بر دائش میں چہار دانگ عالم سے قبتی بر دائش میں چہار دانگ عالم سے قبتی ایک بڑے اس کی تزئین و آرائش میں چہار دانگ عالم سے قبتی اور عمرہ چیزیں لاکر رکھی ہیں جو تمہیں بہت محبوب ہیں۔ اگر بیآ ٹھ محبتیں ایک بلڑ ہے میں ہوجا کیں اور دوسر سے بیں تین محبتیں ہوں: (۱) اللہ کی محبت (۲) اس کے رسول طالتے کہا کہ محبت اور (۳) اللہ کی راہ بیں جہاد کرنے کی محبت ۔ اگر ان آٹھ چیزوں کی محبتوں میں جہاد کرنے کی محبت ۔ اگر ان آٹھ چیزوں کی محبتوں میں جہاد کرنے کی محبت ۔ اگر ان آٹھ چیزوں کی محبت میں جہاد کی حبت ۔ اگر ان آٹھ چیزوں کی محبتوں کا جذب اللہ اُس کے رسول اور اُس کے داستے میں جہاد کی محبت اُس کے رسول اور اُس کے داستے میں جہاد کی محبت کی ایک یا سب محبتوں کا جذب اللہ اُس کے رسول اور اُس کے داستے میں جہاد کی محبت کی ایک یا سب محبتوں کا جذب اللہ اُس کے رسول اور اُس کے داستے میں جہاد کی محبت کی ایک یا حبد بے مقابلے میں زیادہ ہے تو پھر اللہ کے فیصلے کا انظار کرو!

اللہ اور اُس کے رسول مَثَالِثَیْمُ سے زبانی کلامی محبت تو محض شاعری بن جاتی ہے' لہندااس محبت کا کوئی شاہر ہوتا بھی ضروری ہے اور وہ ہے جہاد فی سبیل اللہ۔اگر اللہ کے دین کوغالب کرنے کی جدو جہد ہے تو یہ اللہ اور اس کے رسول کی محبت کا شہوت ہے اور اگر آپ باطل کے غلبے پر راضی ہوئے بیٹے ہیں 'باطل کے غلبے کے تحت تقویٰ کی اُمید لیے بیٹے ہیں 'باطل کے غلبے کے تحت تقویٰ کی اُمید لیے بیٹے ہیں 'بغیراس کے کہ اس کے خلاف جِد و جہد ہور ہی ہوتو یہ اپنے آپ کو دھو کہ دینے (قاف قرآنی: ﴿ یُکُونُونَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ اللللّٰهُ

#### بین الخوف والرجاء کاروبیمطلوب ہے!

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ قرآن میں تخویف اور تقویٰ کا رنگ غالب ہے البتہ محبت کا ذکر بھی قرآن میں موجود ہے اور رجائیت کے پہلوؤں کو بھی تفصیل سے قرآن میں بیان کیا گیا ہے۔آج جوحدیث ہمارےز رمطالعہ ہے اس میں بھی رجائیت کا پہلو نمایاں ہے۔آ پ کومعلوم ہے کہ انسانوں کے اندر بھی پچھ قنوطی تشم کے پاسیت پیند (pessimists) لوگ ہوتے ہیں ۔ جیسے کئی بار میں آپ کوسائیکالوجی کی اصطلاحات کے حوالے سے بتا چکا ہوں کہ انسان مزاج کے اعتبار سے دوشم کے ہوتے ہیں: دروں بین (introverts) اور بیروں میں (extroverts)۔اسی طرح بعض لوگ قنوطیت پیند (pessimist) ہوتے ہیں اور بعض رجائیت پیند (optimist) اوران دونوں کے ورمیان عدل اور توازن بہت مشکل معاملہ ہے۔جیسے دروں بین (introverts) اور بیرول بین ( e x t r o v e r t s ) کے درمیان دونوں خصوصیات کی حامل شخصیت (ambivert) بہت محال اور بہت مشکل ہے اور نوع انسانی میں صرف حضرت محذر سول اللَّهُ مَنْ النُّهُ عَلَيْهِ كَلَّ اللَّهُ كُواس مقام ير يوراتمكن حاصل ہے اسى طرح بين الخوف والرجاءا کیسنگل معاملہ ہے کہ انسان میں خوف بھی رہے اور امید بھی ۔اس حوالے سے چوٹی (climax) کا قول حضرت ابو بکر صدیق ہلانٹیؤ سے منقول ہے۔ آپ کہتے ہیں کہ اگر مجھے بیہ بتادیا جائے کہ تمام انسان جنت میں جائمیں گےسوائے ایک کے بینی صرف

وعر اربعین نووی کے میں مدی ہیں۔ البعین نووی کے میں مدی ہے گھی ہیں۔ خطابات جمعہ کھی

ایک شخص دوزخ میں جائے گا' تو مجھے خطرہ ہوگا کہ شایدوہ آیک میں ہی ہوں' اوراگر مجھے بتا دیا جائے کہ تمام انسان دوزخ میں جائیں گے سوائے ایک کے بینی جنت میں جانے والاصرف ایک ہی شخص ہوگا تو مجھے پھر بھی امید ہوگی کہ شاید وہ ایک میں ہی ہول۔ یہ زروۂ سنام ہے بین النوف والرجاء کی کیفیت کا۔

#### اللداور قيامت پے أميدي

''رجاء'' کا لفظ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ اور قیامت کے حوالے سے بار بار آیا ہے۔ حالاً نکہغور کیا جائے تو قیامت کا معاملہ بہت زیادہ خوف آ وراورخوف پیدا کرنے والا ہے کیکن قرآن مجید میں اللہ کے ساتھ قیامت کو بھی رجاء میں بریکٹ کیا گیا ہے۔ چنانچہ سورة الاحزاب كى مشہور آيت ہے: ﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْأَخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيْرًا ۞ ﴿ ' الْمُصْلَمَا نُو! تمہارے لیےاللہ کے رسول کی شخصیت مبار کہ میں ایک بہت عمدہ ( کامل معتدل اور ہر اعتبار ہے متناسب )نمونہ موجود ہے (اور اس کامل نمونہ ہے استفادہ وہی کر سکے گا) جو(۱) الله(سے ملاقات) کی امیدرکھتا ہو'(۲) آخرت کے حوالے ہے بھی جس میں امید کا پہلوموجود ہواور (س) کثرت کے ساتھ اللہ کا ذکر کرتا ہو'۔ قیامت سے امید ر کھنے کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ جہاں بد کاروں کے لیے قیامت ڈرنے کی جگہ ہے توان کے مقالبے میں نیکوکاروں کے لیے بیرم حلہ تو بڑی بشارت کا ہو گا۔اس ضمن میں سور ق الانتقاق كى به آيات برى الهم بن ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَةٌ بِيَمِينِهِ ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يُسِيرًا ﴿ وَيَنْقَلِبُ إِلَى آهُلِهِ مَسْرُورًا ۞ ﴿ "بِي جَس كُودائِ ہاتھ میں کتاب دی جائے گی تو اس ہے آسان حساب لیا جائے گا'اور وہ واپس آئے گا (اس مقام ہے لیعنی کٹہرے ہے)ا ہے اہل کی طرف بہت خوش وخرم'' ۔ گویا جنہوں نے اس دیوی زندگی میں اللہ کے لیے قربانیاں دیں اللہ کے لیے منتیں کیں توان کے لیے قیامت کا دن ایسے ہی ہے جیسے نخواہ با نظنے کا دن ہوتا ہے جس کا انسان شدت ہے انتظار کرر ہاہوتا ہے۔ چنانچے نیکو کارلوگوں کے لیے قیامت کے حوالے سے بھی رجاء کا پہلوہوتا

ہے کہ آج اللہ سے ملاقات ہوگی' آج اللہ کے سامنے پیشی ہوگی اور آج ہمیں انعامات سے نواز اجائے گا۔

قرآن صَيم مِين مِي مَضمون كَيْ دوسرے مقامات بربھی بيان ہوا ہے۔ مثلاً سورة الممتحنة مِين فرمايا: ﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِيْهِمُ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيُومَ الْالْحِرَ \* ﴾ (آيت ٢) ' تمهارے ليے بقيناً ان (كِ طرزِمل) مِين ايك بهت الحِيانمونہ ہے اُس كے ليے جوالله تعالی (سے ملاقات) اور يوم آخرت كی اُميدر المتنا ہو' يسورة اللهف كی آخری آیت میں فرمایا گیا ہے: ﴿ قُلُ إِنَّمَا اَنَا بَشَرٌ مِّ مُلْكُمْ يُو خَی اِللّهَ وَاحِدٌ \* فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهٖ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يَيْ اَللّهُ مِينَا اِللّهُ كُمْ اِللّهُ وَاحِدٌ \* فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهٖ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يَيْ اللّه عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يَيْ اللّه عَمَلًا عَلَيْ اللّه عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَلَيْ اللّه عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَاللّه وَاحِدٌ \* فَمَنْ كَانَ يَوْجُوا لِقَاءَ رَبِّهٖ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلُو اللّهُ وَاحِدٌ \* فَمَنْ كَانَ يَوْجُوا لِقَاءَ رَبِّهٖ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلُكُمُ وَلَيْ اللّه عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَلُولُ وَاحِدٌ \* فَمَنْ عَمَلًا عَمَلُولُ اللّه عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا اللّه عَمَلًا عَلَى اللّه عَمَلًا عَلَى عَمَلًا عَلَيْ عَمَلًا عَلَى عَمَلَا عَلَى عَمَلَا عَلَى عَمِيلًا عَلَى عَمَلًا عَلَى عَمَلَى اللّه عَمَلًا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّه عَلَيْ عَمَلًا عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَيْ عَمَلُ كَانَ يَكُولُولُ اللّهُ عَلَمُ اللّه عَلَى عَمَلُكُ عَلَى عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْ عَلَى عَلَيْكُمْ اللّه عَلَى عَلَى عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى عَلَى عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى الله عَلَى الله

سورة العنكبوت ميں فرمايا گيا: ﴿ مَنْ تَكَانَ بَرْ جُوْا لِقَاءَ اللّٰهِ فَإِنَّ اَجَلَ اللّٰهِ

ہُاتِ اُ ﴿ آیت ۵ ﴾ 'جوکوئی بھی اللہ ہے ملاقات کا اميد وار ہے وہ مطمئن رہے کہ اللہ

کی ملاقات کا وقت آ کر رہے گا' ليعنی وہ لوگ جواللہ کی راہ میں جہاد کر رہے ہیں مصبتیں
حصیل رہے ہیں تکلیفیں برداشت کر رہے ہیں وہ بیسباس امید میں کر رہے ہیں کہ ایک

روز اللہ کے حضور میں حاضری ہوگی اور اللہ عزوجل ہمیں اپنی ان سرفر وشیوں 'جانفشانیوں

اور قربانیوں کا اجرعطا فرمائے گا۔ شیطان وسوسہ اندازی کرتا رہے 'لوگ کہتے رہیں کہ

اور قربانیوں کا اجرعطا فرمائے گا۔ شیطان وسوسہ اندازی کرتا رہے 'لوگ کہتے رہیں کہ

من خيال ميں بڑے ہوئے ہوئی کس نے آخرت کود يکھا ہے 'مرنے کے بعد آج تک کی

ذر آ کے کوئی خبر دی ہے' سی امید موہوم میں تم اپنے آپ کو ہلکان کر رہے ہو؟ پہنیں وہ

دن آ تا بھی ہے کہیں آتا 'اس لیے کہ آخرت تو ادھار کا سودا ہے' جبکہ دنیا نفتہ کا معاملہ ہے

اور عام طور پر قاعدہ بھی بہی ہے کہ'' نو نفذ نہ تیرہ ادھار' 'یعنی تمہیں اگر کسی شے کے نو

روپے نفذ مل رہے ہیں تو وہ لے لؤ تیرہ روپے میں ادھار کا سودا مت کرو! کیا پتا ادھار

ملے نہ ملے اور رقم بوری مرجائے۔ بیدوسوسہ شیطان پیدا کرتا ہے کہ پتانہیں وہ دن آتا بھی ہے نہ ملے اور رقم بوری مرجائے۔ بیدوسوسہ شیطان پیدا کرتا ہے کہ پتانہیں یقین رکھنا جا ہیے کہ ہے کہ بیس آتا۔ تو زیر مطالعہ آیت میں اسی حوالے سے فرمایا کہ انہیں یقین رکھنا جا ہیے کہ وہ وقت معین آکر رہے گا اور وہ اپنے رب کی ملاقات سے ضرور سرفر از ہوں گے۔

يه مضمون سورة الزمر ملى بهي آيا ب: ﴿ أَمَّنْ هُو قَانِتُ انآءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَقَاتِمًا يَّحُذُرُ الْأَخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴿ آيت ٩) ' مجلا وهخض جو بندگی كرنے والا ہے رات کی گھڑیوں میں سجود وقیام کرتے ہوئے' وہ آخرت سے ڈرتار ہتاہے' اوراپیے رب کی رحمت کا امیدوار بھی ہے!'' پھریہی مضمون سور ۂ بنی اسرائیل میں بھی آیا ہے کہ بیہ مشركين جن ہستيوں كو پيارتے ہيں 'لعني انبياء' صديقين' اولياء الله يا ملائكه' وہ في الواقع موجود ہیں اور ان کے وجود ہے تو انکار نہیں ہے ٔ باقی ان کے بارے میں جو پھھانہوں نے عقائد یا تصورات گھڑ لیے ہیں ان کے لیے ان کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے نہ عقل مِنْ نَهُ لَلْ مِنْ اورنه بِي وَي مِن فِر ما يا: ﴿ أُولِئِكَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيْلَةَ اَيُّهُمْ اَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَةٌ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَخْذُورًا ﴿ " وه لوگ جنہیں یہ پکارتے ہیں وہ تو خودا پنے رب کے قرب کے متلاشی ہیں کہان میں سے کون (اُس کے ) زیادہ قریب ہے اور وہ امیدوار ہیں اُس کی رحمت کے اور ڈرتے رہتے ہیں اُس کے عذاب ہے۔ واقعتا آپ کے رب کا عذاب چیز ہی وْرنے کی ہے'۔ جیسے کہ حضورا کرم مَنْائِیْنُم نے فرمایا: ' کوئی شخص محض اینے عمل کی بنیادیر جنت میں واخل نہیں ہوگا''۔ کسی صحافیؓ نے بڑی ہمت کر کے بوچھ لیا کہ کیا حضور مُنَّا عَیْمِ مِ آبِ بَمَى؟ قرمایا: ((وَلَا أَنَا إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِيَ اللَّهُ بِفَضْلِ وَرَحْمَةٍ ))(١) وتهيس مين بهي نہیں' مگر بیرکہاللہ تعالی مجھےا بینے فضل اور رحمت (کے دامن) میں ڈھانپ لے۔'' التدعز وجل كى شان استغناء

بہرحال مطلوب یمی ہے کہ انسان ہر وفت خوف اور رجاء کے درمیان رہے ۔ البتہ ایک حدیث میں اللہ تعالیٰ کی شانِ رحیمی بایں طور بیان ہوئی ہے: ((اِنَّ رَحْمَتِیْ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب المرضى باب تمنى المريض الموت\_

سَبَقَتْ غَضَبِیْ)(۱) ' میری رحت میرے غضب پر غالب آگئی ہے'۔اس کی شرح اصل میں آج کی ہمارے زیر مطالعہ حدیث میں ہے جس میں اللہ کی ایک خاص شان بيان ہوئی ہے كہ وہ غن ہے بياز ہے۔جيے سورة النساء ميں فرمايا گيا: ﴿ مَا يَفْعَلُ اللّٰهُ بعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمُ وَامَنْتُمْ ﴾ (آيت ١٣٤) ''(اے منافقو ذراسوچو!) اللہ تتهمیں عذاب دے کر کیا کرے گااگرتم شکراور ایمان کی روش اختیار کرو!" اللہ تعالیٰ معاذ اللهٔ کوئی ایذ ایبند (sadist) نہیں ہے کہ سی کو تکلیف دے کراسے خوشی ہوتی ہو بلکہ وہ تو الغنی ہے ۔۔ بیلفظ قرآن مجید میں آٹھ مرتبہ آیا ہے۔ کہیں کہا گیا: غَنِی حَلِيْم 'كہيں غَنِي حَمِيْد اور كہيں غَنِي كريم كہيں غَنِياآيا ہے --ان سب كامفہوم ا کیا ہی ہے کہ اللہ عنی ہے اور اس کی کوئی ضرورت نہیں ۔اس حوالے ہے ایک حدیث ہم یر ہے تھے ہیں کہ اگر زمین اور آسان کے تمام باسی اوّلین بھی آخرین بھی انسان بھی جن بھی سب کے سب د نیا کے بدترین انسان جیسے بن جا کمیں تب بھی اللہ کی سلطنت میں کوئی کی نہیں آئے گی اور اگر تمام انسان نمام جن نمام اوّلین و آخرین سب کے سب متقی ترین انسان جیسے بن جا ئیس تواس ہے بھی اللہ کی سلطنت میں کوئی اضافہ ہیں ہوگا۔ بیہ ہے اس کی شان استغناء۔

الله تعالى كى اس شان كے بارے ميں سورة آل عمران ميں آيا ہے: ﴿ وَلِلّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ اِلَيْهِ سَبِيْلًا مُومَنُ كَفَرَ فَإِنَّ اللّٰهَ غَنِي عَنِ الْعَلَمِيْنَ ﴾ اللّٰهُ غَنِيٌ عَنِ الْعَلَمِيْنَ ﴾

''اوراللہ کاخن ہے لوگوں پر کہ وہ جج کریں اُس کے گھر کا'جو بھی استطاعت رکھتا ہواس کے سفر کی ۔اور جس نے کفر کیا تو (وہ جان لے کہ) اللہ بے نیاز ہے تمام جہان دالوں سے۔''

لینی جولوگ جج کی استطاعت رکھنے کے باوجود جج نہ کریں تو گویا وہ ایک طرح کا کفر کر رہے ہیں' جبکہ اللہ تعالیٰ غن ہے اور اسے کوئی ضرورت نہیں ہے کہتم ضرور جج کے لیے جاؤ اور اس کے گھر کا طواف کرو۔

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب التوحيد باب قول الله تعالىٰ بل هو قرآن محيد .....

## و خر ادبعینِ نَوَوی کی می در ۱۹۹۸ می در خطابات جمعه زیر مطالعه حدیث پرایک نظر

زیرمطالعہ حدیث میں درحقیقت دو چیزوں کو بیان کیا گیا ہے ایک ہے اللہ سے اُمیدواثق رکھنا'اورایک ہےاللہ کی شان استغناء!

حدیث کے راوی حضرت انس بن مالک دلائیؤ ہیں۔ وہ فرماتے ہیں میں نے اللہ کے رسول مُلَائِوْ ہیں۔ وہ فرماتے ہیں میں نے اللہ کے رسول مُلَائِوْ ہُمُ کوفر ماتے ہوئے خود سنا سے بیانداز ایسا ہے جو بڑا بقینی ہوجا تا ہے کہ میں نے خود سنا'اوراگر''عُنْ''ہوتو ہوسکتا ہے کہ وہ بات کسی اور صحابی سے ان تک بہنچی ہو سبر صل بیے حدیث قدی ہے جس کی تعریف (definition) کئی مرتبہ میں آپ کے سامنے بیان کر چکا ہوں۔ اب ہم حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔

رسول التُمَالَّا يُشَالِنُهُ مِنْ مِايا: ((قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : يَا ابْنَ آدَمَ ! إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْ تَنِيْ) ''اللّٰد تعالیٰ قرما تا ہے: اے ابن آ دم! جب تک تو مجھے بکار تا رہے گا اور مجھ ے امید باندھے رکھے گا''((غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلَا أَبَالِيْ))'' میں تجھے معاف کرتارہوں گا' جاہے تیرے اعمال جیسے بھی ہوئے' اور مجھے (تیرے گناہوں کی ) کوئی پروانہیں''۔لیعنی تو جینے گناہوں کا انبار بھی لے کرمیرے یاس آجائے گا تو میں اُن سب کو معاف کردوں گا' مگر اس کے لیے دو شرائط ہیں۔ پہلی شرط ہے((اِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِیْ )) کہ جب تک مجھے یکارتے رہو گئے مجھے دعا ئیں کرتے رہو گئے مجھ ہے استغفار کرتے رہو گئے میری مغفرت طلب کرتے رہو گے ۔اور دوسری شرط بہ ہے: ((وَرَجَوْتَنِيْ)) كه مجھ پراُ ميدركھو گے كہ اللہ تعالیٰ غفور رحيم ہے اور وہ مجھ پررحم فر ماتے ہوئے میرے تمام گناہوں کو بخش دے گا۔اس لیے کہ اللہ تعالیٰ تو خود فرما تا ہے کہ ﴿ وَرَحْمَتِيْ وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ مَ ﴾ (الإعراف: ٥٥١) ''ميري رحمت نے ہرشے كا احاطه کیا ہوا ہے'۔ چنانچہ جب تک مجھے بکارتے رہو گے اور مجھ سے امیدر کھو گے تو جو بھی چھتم نے خرابیاں یا گناہ کیے ہوں گے میں ان سب کومعاف کر دوں گا اور مجھے اس کی کوئی پروانہیں ہوگی۔ بیہ ہےاللّٰہ کی شانِ استغناء۔

آ كُوْمايا: ((يَا ابْنَ آدَمَ! لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوْبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي

بيمضمون سورة النساء ميں دومرتبه آياہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ۖ وَمَنْ يُشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ۖ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَاى إِثْمًا عَظِيْمًا ﴿ ﴾ تَشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَاى إِثْمًا عَظِيْمًا ﴿ ﴾

''یقینا اللہ اس بات کو ہرگز نہیں بخشے گا کہ اس کے ساتھ شرک کیا جائے اور اس سے کم ترجو پچھ ہے وہ جس کے لیے جا ہے گا بخش دے گا۔اور جس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کیا اس نے تو بہت بڑے گناہ کا افتر اکیا۔''

﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشَآءُ وَمَنْ يُّشَرِكُ بِاللَّهِ فَقَدُ ضَلَ طَللًا بَعِيْدًا ﴿ ﴾ يَشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدُ ضَلَ طَللًا بَعِيْدًا ﴿ ﴾

''الله ہرگزنہیں بخشے گااس ہات کو کہاس کے ساتھ شرک کیا جائے اور بخش دے گا اس کے سواجس کے لیے جاہے گا۔اور جس نے اللہ کے ساتھ شرک کیا وہ تو گمراہ ہوگیا اور گمرائی میں بھی بہت دورنکل گیا۔''

لین کسی صورت بھی عام معافی کا علان نہیں ہے بلکہ معافی کے لیے بنیا دی اور لازمی شرط یہ ہے کہ انسان اللہ ہی کو پکارتا رہا ہو اور اُس نے کسی اور کو نہ پکارا ہو۔ کہیں ''غوث الاعظم'' کونہ پکارا ہو کسی ولی کونہ پکارا ہو' کسی نبی اور رسول کونہ پکارا ہو' چنا نجہ زیر مطالعہ صدیث کے آخر میں بیان کیا گیا کہ اللہ تعالی فرما تا ہے: اے ابن آ دم! اگر تو میرے پاس زمین کے جم جتنے گناہ لے کر آئے گااس حال میں کہ تو نے میرے ساتھ شرک نہ کیا ہوتو میں تیرے لیے زمین کے جم جتنی ہی مغفرت لے کر آئوں گا۔

اب غور سیجیے کہ اس حدیث کے اندر گناہوں کی مغفرت کے لیے اللہ عزوجل نے كتنى شرطيس ركھى ہيں: (١) اگرتم مجھے يكارتے رہے (٢) مجھ سے اميد واثق ركھي (۳) مجھے ہے مغفرت جاہی'اور (۳) میرے ساتھ شرک نہ کیا' تو میں تمہارے سب گناہ بخش دوں گا۔اس آخری شرط کے حوالے سے جان لیں کہ' ہاتھی کے یاؤں میں سب کا یاؤں''کے مصداق میشرط بنیادی اور لازمی ہے۔اس سے آپ کوانداز ہ ہوجانا جا ہے كه شرك ورحقیقت كتناعظیم گناه ہے لیکن اس كی حقیقت كو تمحصنا آسان كام نہیں ہے۔ ع " "ہوں جھی جھی کے سینوں میں بنالیتی ہے تصویریں" کے مصداق آپ نے بت سامنے رکھ کرنہیں پوجا 'لیکن اپنی خواہش نفس کو پوج لیا تو یہ بھی شرک ہے۔ بچھیلی نشست مِن بَم بِهِ آيات بِرْهِ حِكِ بِن ﴿ (أَرَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهَ هُواللُّهُ ﴾ (الفرقان: ٤٣) ''(اے نبی مُلَاثِیْمُ!) آپ نے غور کیا اس محض کے حال پرجس نے اپنی خواہشِ نفس کوا پنا معبود بنالیا ہے!" کوئی بُت خانہ بیں ہے کیکن اندر کا بُت خانہ آباد ہے۔للبذا شرک کی ا قسام کیا ہیں اور شرک کی حقیقت کیا ہے'اس کا جانٹا بہت ضروری ہے۔ ہمارے ہاں شرك اورتو حيدكى بحثو ل كوبعض خاص نكات برمركوز كردياجا تاب مثلاً نوروبشر كالمسئلة علم غیب کامسکلہ قبر پرسی کامسکلہ۔ٹھیک ہے بیہ چیزیں بھی اپنی جگہ پراہم ہیں کیکن جس نے آج کے دور کے شرک کونہ پہچانا تو وہ تباہی کے دہانے پر ہے۔

ہمارے پچھلے علاء نے شرک کی جواقسام بیان کی ہیں وہ ان کے اپنے زمانے کے اعتبارے تھیں۔ آج وہ شرک بھی ہورہے ہیں۔ قبر پرتی بھی ہورہی ہے اولیاء پرتی بھی ہور رہی ہے اولیاء پرتی بھی ہور رہی ہیں اور دولت رہی ہیں سب پچھے ہور ہا ہے 'لیکن آج کا اصل شرک انفرادی سطح پرنفس پرتی اور دولت پرتی ہے جبکہ اجتماعی سطح پر حاکمیت انسانی آج کے دور کا سب سے بڑا شرک ہے۔ اس لیے کہ حاکم توانلہ کے سواکوئی بھی نہیں اور تم نے انسانوں کو حاکم بنادیا۔ بھی حاکم ایک ہوتا تھا نمر ودیا فرعون کی شکل میں 'جبکہ آج جمہوریت میں تمام انسانوں کو نمر ود بنادیا گیا ہے۔ گویا وہ نباست جوشوں کے حساب سے ایک شخص کے سر پررکھی ہوئی تھی' اسے جمہوریت

وعر اربعین نووی کمی کرده ی ۱۹۹ ی کرده ی ده خطابات جمعه کاری ا

میں ماشہ ماشہ سب عوام کو بانٹ دیا گیا۔ اب نجاست تو نجاست ہی رہے گی جاہے وہ تولہ ہو' ماشہ ہو' یا ٹن کے حساب سے ہو۔ پھر آج کے دور کا ایک بہت بڑا شرک مادہ پرتی (Materialism) بھی ہے کہ سارا تو گل' سارا اعتماد مادی وسائل پر ہے۔ اس طرح وطن پرتی بھی شرک کے ذمرے میں آتا ہے کہ اس وور جدید میں وطن کو ہی معبود بنا لیا گیا۔علامہ اقبال نے اسے دور حاضر کا سب سے بڑا ''بت' قرار دیا ہے:

ال دور میں ہے اور ہے جام اور ہے جم اور ساتی نے بنا کی روشِ لطف و ستم اور تہذیب کے آزر نے ترشوائے سنم اور مسلم نے بھی تغییر کیا اپنا حرم اور الن تازہ خداؤں میں بڑا سب سے وطن ہے جو پیریمن اس کا ہے وہ غداؤں میں بڑا سب کا کفن ہے جو پیریمن اس کا ہے وہ غدیب کا کفن ہے

چنانچەفر مايا:\_

بازو ترا توحید کی قوت ہے قوی ہے اسلام ترا دلیں ہے تو مصطفوی ہے نظارہ دیرینہ زمانے کو دکھا دے اللہ مصطفوی خاک میں اس بُت کو ملا وے!

'' جئے ہند' کیاہے؟ یہی کہ وطن معبود ہے 'محبوب ہے! آج قوم کی شیراز ہبندی وطن کی بنیاد پر ہور ہی ہے ٔ حالانکہ قوم کی شیراز ہبندی ایمان کی بنیاد پر ہونی چاہیے۔ اقبال نے کہا تھا:۔

نه افغانیم و نے ترک و تاریم چمن زادیم و از یک شاخساریم تمیز رنگ و از یک شاخساریم تمیز رنگ و بُو بر ما حرام است که ما پروردهٔ یک نو بهاریم!

شرک کے موضوع پر میرے بہت سے خطابات ہیں اور اس اُمت کے لیے میرے بوے برے بردے ابتدائی تحفوں میں ہے ایک' حقیقت واقسام شرک' کے عنوان سے میری چھ گھنٹے کی ان تقاریر کو پہلے صفحہ قرطاس کی تقریرین تھیں جو مسجد دارالسلام میں ہو کیں۔ چھ گھنٹے کی ان تقاریر کو پہلے صفحہ قرطاس پراتار کر مرتب کیا گیا اور اب انہیں کتابی شکل پراتار کر مرتب کیا گیا اور اب انہیں کتابی شکل میں شائع کرنے کا ارادہ ہے۔ شرک کی حقیقت اور آج کے دور میں شرک کی اقسام کو سمجھنے کے لیے ان کا مطالعہ بہت مفید ہوگا۔ شرک کی حقیقت اور اقسام کو سمجھنے اس کیے سمجھنے کے لیے ان کا مطالعہ بہت مفید ہوگا۔ شرک کی حقیقت اور اقسام کو سمجھنا اس لیے ضروری ہے کہ شرک وہ شے ہے جو معاف نہیں ہوگی۔

## رحمت خداوندی کاسب سے بڑامظہر: توب

زیر مطالعہ حدیث کے خمن میں آب آخری بات کی طرف آتے ہیں۔ آبل ازیں میں نے آپ کواللہ عزوجل کے دوفر مان سنائے: ﴿ وَرَحْمَتِیٰ وَسِعَتْ کُلَّ شَیٰءً ﴿ ﴾ ''میری رحمت نے ہرشے کا احاطہ کیا ہوا ہے'' اور ((انَّ رَحْمَتِیٰ سَبَقَتْ خُطَیِیٰ)) ''میری رحمت میر نے فضب پرغالب آگئ ہے''۔ اب سوچے کہ اس رحمتِ فدا وندی کا سب سے بردا مظہر کیا ہے؟ ایک سوال آپ اپنے آپ سے جھیے اور پھراس کا جواب سب سے بردا مظہر کیا ہے؟ ایک سوال آپ اپنے آپ سے جھیے اور پھراس کا جواب تا اللّٰ کی جواب رہے تھے اور پھرائی کا جواب جواب دیتے تھے۔ مثل ایک مرتبہ آپ مُل اللّٰهُ فَلِسُ ؟)) ''کیا تم جانے ہو کہ مفلس کون ہے؟'' آپ سے ایش بیٹھے ہوئے تھے نو آب کو ایک بیا تی جواب دیا : اَلُهُ فَلِسُ فِنْ اَلْمُ فَلِسُ فِنْ اَلَٰهُ فَلِسُ فِنْ اَلْمُ فَلِسُ فِنْ اَلَٰهُ فَلِسُ فَا کَا مِنْ لَا دِرْهَمَ لَهُ وَلَا مَتَاعَ ''ہم تو اپنے اب سے تابی شکل میں شائع ہو چکی ہیں۔ (ادارہ)

اسی طرح آپ بھی اپنے آپ سے سوال سیجیے کہ اللہ کی رحمت کاسب سے بڑا مظہر کیا ہے؟ ۔۔۔۔۔ اللہ کی رحمت کا سب سے بڑا مظہر 'نوبہ' ہے اور یہ وہ شے ہے جو عیسائیوں کو بہت بڑی گھوکر دیے گئ 'بایں طور کہ انہوں نے عقیدہ بنالیا کہ حضرت آ دم علیہ اللہ علیہ خطا ہوگئ تھی اور اس کے بعد جو بھی انسان اس دنیا میں آتا ہے وہ اس خطا کا سے ایک خطا ہوگئ تھی اور اس کے بعد جو بھی انسان اس دنیا میں آتا ہے وہ اس خطا کا

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم الظلم-

بوجھ لے کرآتا ہے۔عیسائیوں کے اس تصور سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ انسان بنیادی طور پر گناہگار ہے۔اب اس کا ازالہ کیسے ہو؟ تو اس کے لیے انہوں نے باطل پر باطل (ظُلُمْتُ بَعُضُهَا فَوْقَ بَعْضِ) کے مصداق بیعقیدہ اخذکیا کہ اللہ نے حضرت کی گل صورت میں اپناصلی بیٹا و نیا میں بھیجا اور اے لوگوں کی طرف سے کفارہ بنا کر (قربانی کے بکرے کی طرح ) سولی پر چڑھوا دیا۔ اِنَّا لِلّٰیہ وَاِنَّا اِلّٰیٰہ دَاجِعُونَ نِفُل کفر خرباشد۔ کی طرح ) سولی پر چڑھوا دیا۔ اِنَّا لِلّٰیہ وَانَّا اِلّٰیٰہ دَاجِعُونَ نِفُل کفر خرباشد۔ اس میں بنیادی خلطی بیہ ہے کہ وہ حضرت آدم علیا ای تو بہوئے تھی لیکن پھر انہوں معانی طلب کی تو اللہ نے ان کی تو بہوں کر لی۔ از روئے الفاظ قرآنی: ﴿ فَتَلَقَّی ادَمُ مِنْ دَیّبِہ کیلمٰتٍ وَاللّٰہ نِ ان کی تو بہوں کر لی۔ از روئے الفاظ قرآنی: ﴿ فَتَلَقَّی ادَمُ مِنْ دَیّبِہ کیلمٰتٍ وَاللّٰہ نِ ان کی تو بہوں کر لیے اس کی تو بہوں کی ۔ بھینا وہی تو ہوئے ہوں کر نے اپنے فَتَابَ عَلَیْہِ \* اِنَّهُ هُو التَّوَّابُ الرَّحِیْمُ ﴿ الْبَقَرَهُ ) (البقرة ) ' پھر سکھ لیے آدم نے اپنے واللہ نے ان کی تو بہوں کرنے اس کی تو بہوں کی۔ بھینا وہی تو ہوئے ہوں کرنے واللہ بہت تبول کرنے والاً بہت رحم فرمانے واللہ نے اس کی تو بہوں کی۔ بھینا وہی تو ہوئے گاہ کا بوجھ لے کر رہ نے والاً بہت رحم فرمانے والاً 'بہت کے ان میں این آدم اپنے جدام ہو تا ہو کہ کے ان میں ایک تو بھوں کے ان میں کو کی بھی ابن آدم اپنے جدام ہو آدہ کے گناہ کا بوجم لے کر اس میں کی سے میں ایک کو بھوں کے کی کو کی بھی ایک کو کی بھی کی کو کی کو کی بھی کی کو کی بھی کی بھی کی کو کی بھی کی کو کی کو کی کو ک

#### تو به کی فضیلت

توبہ کے موضوع پراس سے پہلے بھی ہمارے ہاں کی درس ہو چکے ہیں اور بہت ی احادیث کا میں حوالہ دے چکا ہوں۔ ہم آج و وحدیثیں میں آپ کوسنا نا چا ہتا ہوں۔ پہلی حدیث حضرت ابو ہر یرہ ظائن سے مردی ہے کہ میں نے رسول الله مَثَالَیْنَا کُو یہ فرماتے ہوئے سنا: ((إِنَّ عَبْدًا اَذْنَبُ ذَنْبًا))''یقینا ایک بندہ گناہ کرتا ہے''۔ ((فَقَالَ: رَبِّ اَذْنَبُ فَنْبُرُ الله عَبْدُی اَذْ نَبُ ایک بندہ گناہ کو گیا ہے' مجھے معاف فرما فاغفور لئی ))'' پھر وہ کہتا ہے: اے پروردگار! مجھ سے گناہ ہو گیا ہے' مجھے معاف فرما دے''۔ ((فَقَالَ رَبُّهُ))'' تو پروردگار کہتا ہے' ((أَعَلِمَ عَبْدِی اَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ اللّذَنْبَ وَيَا بُعُورُ اللّذَنْبَ عَبْدِی اَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ اللّذَنْبَ عَبْدُ بُهِ ))'' کیا میرا سے بندہ جانتا ہے کہ اس کا ایک رہ ہے جو گناہ معاف بھی کرسکا ہے اور اس کی سرا بھی دے سکتا ہے؟'' یعنی وہ جانتا ہے کہ اس کا ایک پالنے والا ہے جو ہواراس کی سرا بھی دے سکتا ہے؟'' یعنی وہ جانتا ہے کہ اس کا ایک پالنے والا ہے جو عظمت اور اس کی سرا بھی دے سکتا ہے کا کر صاحب کے دو خطابات پر ششتل کتاب' تو ہی عظمت اور اس کی تا شیراور موجودہ ودور میں کرنے کا صل کا م' ملاحظہ سیجھے! (ادارہ)

جاہے تواہیے معاف کردے اور جا ہے تواہے سزادے دے۔اس کے صرف اس جانے کی بنیاد پڑاس کے اس علم اور اس کے اس ایمان کی بنیاد پر اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ((غَفَرْتُ لِعَبْدِیُ))''میں نے اینے بندے کو معاف کیا''۔((ثُمَّ مَکَتَ مَا شَاءَ اللَّهُ) '' كِير وفت كُرْ راجتنا كه الله نے جاہا''۔ ((ثُمَّ أَذُنَبَ ذُنْبًا))'' كيراس سے كناه ہوگیا''۔((فَقَالَ: رَبِّ اَذْنَبْتُ فَاغْفِرُهُ)''وه پھرکہتا ہے: اے پروروگار! مجھے سے گناہ ہو گیا ہے پس تو مجھے معاف فرما دیے'۔ ((فَقَالَ))''(تواس کا ربّ) فرما تا ہے'' ((أَعَلِمَ عَبُدِى أَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ بِهِ))''كيا ميرے بندے كو بيمعلوم ہے کہاس کا ایک رب ہے جو گناہ معاف بھی کرسکتا ہے اور جا ہے تو اس پر پکڑ بھی سکتا ہے (سزابھی دے سکتا ہے)''۔تواللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ((غَفَوْتُ لِعَبْدِیُ)'' میں نے اییے بندےکومعاف کردیا''۔((ٹُمَّ مَکَتَ مَا شَاءَ اللَّهُ)'' پھرایک عرصه گزراجتنا که الله نے جاہا''۔ (( ثُمَّ اَذْنَبَ ذَنْبًا))'' پھراس سے گناہ ہو گیا''۔ ((قَالَ رَبِّ اَذْنَبْتُ آخَوَ )) ''اس نے کہا: برور دگار میں نے تو پھر ایک اور گناہ کر دیا'' (( فَاغْفِوْهُ لِيْ))'' لِي مُحِصَ بَخْشُ دِے'۔ ((فَقَالَ: أَعَلِمَ عَبْدِيْ أَنَّ لَهُ رَبَّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ به)''اللّٰدفر ما تاہے: کیامیرا بندہ جانتا ہے کہ اس کا ایک رب ہے (جسے وہ پکار رہا ہے اور وہ بیرجانتا ہے کہ اسے اختیار حاصل ہے کہ ) جاہے تو بخش دے اور جاہے تو کپڑ کے '۔اللّٰدفر ماتا ہے کہ اُس کے اِس علم'اس ایمان کی بنیاد پر میں نے اسے معاف کر دیا: ((غَفَرْتُ لِعَبْدِی ثَلَاثًا ' فَلْیَعْمَلْ مَا شَاءً))(۱) ''میں نے اینے بندے کو تینوں وفعہ معاف کر دیا۔ بس وہ اب جو حیاہے کرے۔'' یہ ہے اللہ تعالیٰ کی شانِ غفاری اور شانِ استغناءُ جس کے ہارے میں زیرمطالعہ حدیث میں الفاظ آئے ہیں: فکلا اُبَالِیُ ''لیں مجھے کوئی پر وانہیں ہے۔''

دوسری حدیث اس سے بھی زیادہ اہم ہے۔ مسلم شریف بیس حضرت جندب طالفظ کی روایت ہے رسول الدُمثَالِ اللّٰهِ اللّٰہِ ایک واقعہ بیان کیا:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب التوحيد عاب قول الله تعالىٰ ﴿ يُرِيْدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلَامَ اللَّهِ ﴾ ـ

((اَنَّ رَجُلًا قَالَ: وَاللَّهِ لَا يَغْفِرُ اللَّهُ لِفُلَانٍ وَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ ذَالَّذِي يَتَأَلِّى عَلَىٰ اَنُ لَا اَغْفِرَ لِفُلَانٍ ؟ فَإِنِّى قَدْ غَفَرْتُ لِفُلَانٍ وَاحْبَطْتُ عَمَلَكَ))(١)

''ایک شخص نے بیے کہا: اللہ کی شم' اللہ تعالیٰ فلاں شخص کو بھی معاف نہیں کرے گا۔
اس پر اللہ تعالیٰ نے فر مایا: یہ کون ہے جو میر ہے اوپر حاکم ہونے کا دعوے دار ہے
(یعنی میری طرف سے شکم لگار ہاہے) کہ میں فلاں شخص کو معاف نہیں کروں گا!
اس کو تو میں نے معاف کر دیا اور اس شخص کے تمام اعمال میں نے ضائع کرویے
(یعنی اس شخص نے میرے بندے کو میری رحمت اور شانِ غفاری ہے مایوس کیا
تھا'اس لیے میں نے اس کے تمام اعمال ضائع کردیے)۔''

یہ ہے اللہ تعالیٰ کی شان غفاری کہ اللہ تعالیٰ انسان کے تمام گناہ معاف فرماہ یتا ہے لیکن اس کے لیے زیر مطالعہ حدیث میں چند شرا لَط بھی بیان کی گئی ہیں جن پر عمل بیرا ہونا بہت ضروری ہے: (۱) اللہ سے دعا' (۲) اللہ سے استغفار' (۳) اللہ سے امید' اور (۴) شرک سے اجتناب اللہ تعالیٰ ہم سب کو بیشرا لَط پوری کرنے کی تو فیق عطا فرمائے ۔ آمین!!
اَقُولُ قَوُلِیُ هٰذَا وَاسْتَغُفِرُ اللّٰہَ لِی وَلَکُمُ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِیُنَ وَالْمُسُلِمَانِ وَ00

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب النهي عن تقنيط الانسان من رحمة الله تعالىٰ\_

مركزى الخمرض القرال لاهور وسیسع بیمانے لے اور سطح پرتشهيرواشاعت ياكه مست لميك فهيم المبين تبحديد الممان كالك عوى تحريب بوطائه اسلام کی نست اور غلبدین حق کے دورمانی کی راہ ہموار ہوسکے ومأ النصر الكمن عنوالله